الإمام الجوادي وحرب التشكيك

الدين والعقل ومذهب التفكيك بينهما

قال الامام الجواديي: «المؤمن يحتاج إلى توفيق من الله، وواعظ من نفسه، وقبول ممن ينصحه.» تحف العقول ص۴۵۷ كلمة رئيس التحرير

# إمامٌ في مهد العبقرية

في خضم الأحداث المتلاطمة التي شهدها التاريخ الإسلامي، تبرز شخصية فذة جمعت بين عبقرية الطفولة وحكمة القيادة -إنه الإمام محمد الجوادية، التاسع من أئمة أهل البيت الأطهار. عندما نتأمل في سيرة هذا الإمام العظيم، نجد أنفسنا أمام معجزة إلهية تجلت في طفل تولى الإمامة وهو ابن سبع سنين، ليثبت للعالم أن الحكمة والعلم لا تقاس بالسنين، وأن العبقرية لا تنتظر اكتمال العمر. فكانﷺ كالقمر فى ليلة بدره، يشع نوراً

لقد واجه الإمام الجوادك تحديات جسيمة منذ توليه الإمامة. فمن جهة، كان عليه أن يواجه التشكيك في أهليته للإمامة بسبب صغر سنه، ومن جهة أخرى، كان عليه أن يتعامل مع سلطة سياسية ماكرة تمثلت في المأمون العباسي الذي حاول احتواءه واختباره. لكنه الله أثبت في كل موقف أنه الامتداد الطبيعى لسلسلة النور المحمدي، وأنه وارث علوم النبوة بجدارة في مناظراته العلمية، كان الإماميين يذهل العلماء والفقهاء بغزارة علمه ودقة استنباطاته. فعندما ناظر يحيى بن أكثم، قاضى القضاة آنذاك، في مسألة فقهية معقدة، أظهر من العلم والحكُّمة ما جعل الحاضَّرين يدركون أن هذا العلم ليس علماً مكتسباً، بل هو فيض إلهي ونور رباني.

إن قراءة سيرة الإمام الجوادي اليوم تقدم لنا دروساً عميقة فى القيادة والحكمة والصبر. فقد استطاع خلال فترة إمامته القصيرة - التي امتدت سبعة عشر عاماً - أن يؤسس مدرسة فكرية متكاملة، وأن يربى جيلاً من العلماء والفقهاء، وأن يحفظ تراث جده المصطفى فى ظروف سياسية بالغة التعقيد.

وختاماً، إن في سيرة الإمام الجوادﷺ رسالة لكل الأجيال مفادها أن العطاء لا يعرف العمر، وأن النبوغ لا يحده الزمن، وأن الحكمة قد تتجلى في قلب صغير يحمل روحاً كبيرة. فهل لنا أن نستلهم من سيرته العطرة ما يضيء دربنا في عصر تتصارع فيه الأفكار وتتشابك فيه التحديات؟

نسأل الله تعالى أن يوفقنا لاقتفاء أثر هذا الإمام العظيم، وأن يجعلنا من المتمسكين بنهجه القويم.



**-** ۲٦ مآيو ۲۰۲۵ م

# ■ أعلنت الحداد بذكري استشهاد الإمام الجواد.. العتبة الكاظمية ترفع راية الحزن والأسى

شفقنا العراق - أقامت الأمانة العامة للعتبة الكاظمية المقدسة، المراسم السنوية لاستبدال الرايتين المباركتين علــى القبتــين الطاهـــرتيــن، إيذاناً لإعلان الحداد بذكرى استشهاد الإمام

عند أعتاب القباب الذهبية الشامخة، حيث يسكن المجد وتصغى القلوب لصمت الهيبة، وترفرف رايات الحزن السوداء إيذانا لحلول موسم

العزاء، وإحياء ذكرى استشهاد ملاذ السائلين، باب المراد الإمام محمد بن

على الجواد "عليه السلام"، الذي قضى مسموماً في ريعان شبابه، وها هيُّ جموع المحبين والموالين، تَّقف مجدداً بخشوعٌ أمام صرح الجود والعطاء، في رحاب الإمامين الكاظمين الجوادين "عليهما السلام"، وهي تستذكر بدموعها وقلوبها المثقلة بالفقد هذه المناسبة الأليمة، إذ أقامت الأمانة العامة للعتبة الكاظمية المقدسة، وبرعاية خادم الإمامين الجوادين الدكتور حيدر حسن الشمّرى، المراسم السنوية لاستبدال الرايتين المباركتين على القبتين الطاهرتين، برايتي الحزن السوداويتين، اللتين ترتفعان كل عام معلنتين بدء أيام العزاء الجوادى.

مراسم إحياء ذكرى استشهاد الإمام الجواديي

وجرت هذه المراسم وسط حضور وفود العتبات المقدسة والمزارات الشريفة، والنخب الدينية من السادة الأجلاء والمشايخ الفضلاء فى المشروع التبليغى الحوزوى، إلى جانب عدد من الشخصيات الرسمية والاجتماعية، ووجهاء مدينة الكاظمية المقدسة وشيوخ عشائرها، فضلًا عن مسؤولي دوائرها الخدمية، وجموع الزائرين الكرام الذين توافدوا لاستذكار هذَّا المصاب الجلل.

# ■ إمام جمعة بغداد: ما جرى في اليمن وغزة كشف فشل الشعارات الأمريكية في تحقيق السلام

أبنا \_ أكّد آيــة الله السيدياسين الـمـــوســـوي، إمام جمعة بغداد والأستاذ البارز في حوزة النجــف، أنّ العــراق لـــن يعرف

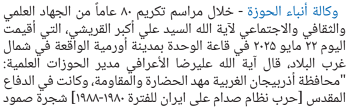


الاستقرار الحقيقي ما لم يتم القضاء عَّلى الفساد المالى والإدارى، وإقامة حكم وطني مستقل، محذِّراً من التبعية للقُّوى الدوليَّة، مؤكداً على ضرورة التفاوض من موقع القوة لا الخضوع.

وفى خطبته ليوم الجمعة في بغداد، علق السيد الموسوي على حادثة قتل موظفين في السفارة الإسرائيلية في واشنطن، معتبراً أن "الازدواجيّة الغربية فى التعامل معّ الأرواح تكشف الكيل بمكيالين"، إذ تُثار الضَّجة من أجل قتيلين، في حين يُقتل يومياً المئات من المدنيين في غزة دون أن يُحَرِّك العالم ساكناً. وقال: "هم يعتبرون إسَّرائيل دولة رسمية، ونحن نراها كياناً مغتصباً، وهذه رؤيتنا التي

وانتقد الموسوى الإدارة الأمريكية، وخصوصاً الرئيس دونالد ترامب، لما وصفه بـ"نهج التهديد والإبادة"، متسائلاً: 'أى سلام هذا الذي يقوم على الحرب؟"، مستعرضاً ما جرى فى اليمن وغزة كأمثلة على فشل الشعارات الأمريكية فى تحقيق السلام، لا سيما بعد نقض الاتفاقات المتعلقة بغزة، عقب إطلاق سراح الأسير الأميريكي الإسرائيلي حيث تعهد الجانب الأمريكي بإيقاف الحرب في غزة وأن تنسحب القوات الإسرائيلية من غزة وتدخل المساعدات.

## ■ آية الله الأعرافي: تعزيز الهوية التاريخية ضرورة لمواجهة محاولات تضعيف الذاكرة الوطنية



شامخة، وهي الآن رمز للوحدة والتآخي بين الأقوام والمذاهب، ومظهر لوحدة إيران الإسلامية. إن للشعب الأذربيجاني دوراً عظيماً في بناء مجد إُيران، كما أن مجاهديها يستحقون كل تقدير في بناء إيران الحاضر

وشدّد علَّى ضرورة الحفاظ على الهوية التاريخية والثورية وتبيينها، قائلا: "يجب أن ِيعرف الشباب تاريخهم ليخططوا لمستقبل يحمل رؤية حضارية، فإهمال دراسة التاريخ يؤدي حتماً إلى التراجع". وأضاف: "الأعداء يحاولون إضعاف الذاكرة التاريخية للشعب الإيراني، ولكن من خلّال إحياء ثقافة تكريم العلماء والشهداء، نستطيع تحويل هذا التهديد إلى فرصة."

# ■ اقتراح إدراج "وسائل الشيعة" ضمن المناهج الدراسية الحوزوية / خمس مهام كبرى للحوزات.. رؤية قائد الثورة لتطوير التعليم الدينى

الاجتهاد: أمين المجلس الأعلى للحوزات العلمية سماحة الشيخ محمد مهدي شب زندهدار: يجب أن نضع ضمن أولوياتنا تأليف نصوص دراسية جديدة بمواصفات عصرية، ومحتوى ثريّ ومحدّث، يسهل الاحتفاظ به والتدوين عليه، ويتوافق مع المتطلبات العلمية الراهنة.

وأضاف: يجب إيجاد توازن بين حرية اختيار الأساتذة وضرورة تحقيق الحد الأدنى من الكفاءات العلمية. نقترح أن يُدرج كتاب وسائل الشيعة كمتن دراسي، حتى يتعرف الطلاب على روايات

أهل البيت ليَّكُ بالتزامن مع دراستهم للفقه.

وصرح الأستاذ شب زنده دار بأن إعداد متون جديدة بخصائص عصرية، ومحتوى غني ومحدّث، وقابلية للاستمرارية وكتابة الحواشي عليها، ومتناسبة مع الاحتياجات العلمية المعاصرة، يجب أن يكون على جدول الأعمال



للتقريب بين المذاهب الإسلامية "حجة الاسلام والمسلمين الشيخ الدكتور حميد شهرياري"، في الكلمة التي ألقاها في الندوة التشاورية التى أقيمت يوم الأحد ١٨ مايو ٢٠٢٥ م فى العاصمة الايرانية طهران تحت عنوان

'دور الاتصالات والإعلام في اتحاد العالم الإسلامي"، وقال: "إن الاتصالات الحالية في العالم الإسلامي تتكون من مربع رباعي، وكل ضلع يشكل جزءًا من العالم الإسلامي". وأضاف: "إذا تعاونت هذه الأضلاع مع بعضها البعض، يمكن تحقيق الوحدة، وبالطبع يمكن أن يحتوي هذا المربع على أضلاع أكثر.' وأردفُ الشيخ الدكتور حميد شهرياري مبينا:

"الضلع الثقافي الأول هو محور المقاومة الذى تم تشكيله بتركيز نظام الجمهورية الإسلامية الإيرانية، ومساره الرئيسى هو مواجهة الاستكبار العالمي الذي أضرّ بمنطقتنا لعدة قرون، وحوّل الدول الثلاث الهند، إيران،

والدولة العثمانية إلى دول متعددة، ولا يزال مشروع الفتنة والانقسام مستمرآ باستخدام الفروق الدينية والعرقية وما إلى ذلك، حتى يتمكنوا من تحقيق مصالحهم الاقتصادية من خلال بيع أسلحتهم".

وأضاف الشيخ شهرياري: "الجانب الثاني الذي يعمل الآن ويؤثر على جزء من العالم الإسلامي، تم تشكيله بناء على فكر الأزهر الشريف في مصر، ويقوده بشكل رئيسي فضيلة الشيخ "الدكتور أحمد الطيب".

وقال: "إن الضلع الثالث الذي بدأ خطاباً جديداً يشبه إيران وتخلى عن الخطاب السابق هو السعودية، حيث "محمد بن عبدالكريم

العيسى"ِ الذي يُعتبر ذا فكر حداثي، بدأ مشروعاً لتهميش الفكر المتطرف الوهابى وتأسيس نظام متوافق مع العالم الإسلامي. واعتبر امين المجمع العالمي للتقريب بين المذاهب الإسلامية المحور التركى ـ القطرى بأنه يشكل الضلع الرابع لرباعي العالم الإسلامي، مبيناً أن هذا المحور مدعوم بشكل رئيسى من قبل جماعة الإخوان المسلمين، ويحاول أن يقدّم جانباً مختلفاً في العالم الإسلامي لا ينسجم مع الأطراف الأخرى ولا يرغب في أن يكون في نفس الإطار مع إيران، على الرغم من أن أتباع هذا المحور يؤكدون على الوحدة.

# ■ ما هي الأضلاع الثقافية والسياسية الأربعة المؤثرة في العالم الإسلامي؟

طهران ـ إكنا: قال الأمين العام للمجمع العالمي للتقريب بين المذاهب الإسلامية "الشيخ الدكتور حميد شهريارى": "هناك أربعة أضلاع ثقافية وسياسية في العالم الإسلامي تشمل محور المقاومة، والأزهر، والسعودية بالإضافة إلى المحور التركى ـ القطرى، حيث أن الأضلاع الثلاثة الأولى تتسم بتقارب أكبر فيما بينها، بينما المحور التركي - القطري لا يتقارب مع

وأشار إلى ذلك، الأمين العام للمجمع العالمي

شهداء الفضيلة



### سيماء الصالحين



إخلاص المحدث القمّىﷺ

قال المحدّث القمّى لابنه الكبير:

«عندما ألّفت كتاب «منازل الآخرة» وطبعته ووصل إلى قمّ، وصلت إحدى نسخه إلى الشيخ عبد الرزّاق الذى كان يبيّن بعض المسائل دائماً في صحن حرم المعصومة الله الجماعة، وكان والدى المرحوم (الزاير) محمّد رضا من مريدى الشيخ عبد الرزّاق، وكان يشترك يوميّاً في مجلسه.كان الشيخ عبد الرزّاقِ في النهار يفتح كتاب «منازل الآخرة» ويقرأ منه للمستمعين. وذات يوم، جاء والدى إلى البيت وقال: «يا شيخ عبّاس ليتك كنت مثلّ هذا الواعظ تستطيع أن ترقى المنبر وتقرأ في هذا الكتاب الذي قرأ لنا اليوم فيه». وعدّة مرّات أردت أن أقوّل له إنّ هِذا الكتاب من مؤلَّفاتِي، ولكنِّي كنت في كلِّ مرَّة أسيطر على نفسى وأشَّكت، واكتفيت بَّأَن قلت: تفضّل بالدعاء ليوفّقني الله تعالى».

المصدر: سيماء الصالحين، ص ١١٣

#### كلمات للحياة



#### التوكّل على الله عبادة توحيديّة خالصة

قال الشهيد الثاني للشُّ في وصف بعض وظائف طالب العلم: "وأن يتوكَّل عليه وأن يُفوِّض أمره إليه، ولا يعتمد على الأسباب فيُوكِّل إليها وتكون وبالاً عليه، ولا على أحدٍ من خلق الله تعالى، بل يُلقِى مقاليد أمره إلى الله تعالى في أمره ورزقه وغيرهما، يظهر عليه حينئذٍ من نفحات قدسه ولحظات أنسه ما يقوم به أوْدُهُ، ويحصل مطلبه، ويصلح به أمره، وقد ورد في الحديث عن النبيِّ الله أنَّ الله قد تكفِّل لطالب العلم برزقه خاصّةً عُمّا ضمنه لغيره. بمعنى أنّ غيره يحتاج إلى السّعى على الرّزق حتّى يحصل غالباً، وطالب العلم لا يكلُّفه بذلك، بل بالطَّلب، وكفاه مؤونة الرّزق إن أحسن النيّة وأخلص العزيمة.

وعندى في ذلك من الوقائع والدّقائق ما لو جمعتُه بلغ ما يعلمه الله من حُسن صنع الله بى وجميل معونته منذ اشتغلت بالعلم وهو مبادئ عشر الثلاثين وتسعمائة إلى يومى هذا وهو منتصف شهر رمضان سنة ثلاث وخمسين وتسعمائة، وبالجملة: فليس الخبرُ كالعيان".

المصدر: موسوعة الشهيد الثانى (كتاب منية المريد)، جن ص ۶۸-۶۹.

### صدر حديثاً



## تحفة الباكين في مصائب آل طه وياسين

عنوان الإصدار: " تحفة الباكين في مصائب آل طه تأليفُ: العلامة الشيخ: قاسم بن سعيد الجيلاني

تحقيق: محمدجليل الحسناوي جهة الاصدار: مجمع الامام الحسين ع العلمي لتحقيق تراث أهل البيت\_العتبة الحسينية المقدسة سنة الطباعة: ٢٠٢٤م

نبذة مختصرة عن الكتاب:يحمل في طياته على ثلاث . اجزاء كل ما يخص الإمام الحسين الله من بداية الواقعة وماجرى فيها عليه وعلى أهل بيته من الشهداء وعلى اصحابه على النساء والأطفال بعد شهادته "صلوات الله عليه" فالجزء الاول يحتوي على مائة مقدمة ذكر فيها مواضيع متعدده والجزء الثاني يحتوي على مائة مجلس ذكر فيه خروج الامام الحسين الله من المدينة الى مكة المكرمة الى رجوع السبايا الى كربلاء ودفن الرأس الشريف والجزء الثالث مصنف الى كواكب وماجرى من حوادث بعد واقعة كربلاء منذ عهد

بني امية وبني العباس ختما بقصائد في رثاء الامام

### ■ ملاحظة

# زواج النور من النور.. غرة ذي الحجة

تمر علینا مناسبة ممیزة و لها صدی و اثر كبير فى قلوب المسلمين جميعا، وهي مناسبة زواج الآمام على بن ابي طالبﷺ ابن عم النبي محمدﷺ من السيدة فاطمة الزهراء، بنت النبي محمد الله في غرة ذي الحجة السنة الثانية

> للهجرة المباركة وهذا الزواج المبارك اكتسب ميزة خاصة و هى الجمع بين النبوة و الامامة حيث ان السيدة فاطَّمة الزهراءﷺ هي التي جمعت بين نور النبوّة ونور الإمامة، أي أنَّها المَّرأة الوحيدة التي لها المكانة الأولى في قلب النبيِّ ولا يدانيها أحد في ذلك لا لأنَّها ابنته فحسب، بل لأنَّها سيَّدة نسَّاء العالمين والعلَّة الغائيَّة للوجود، وهي التي أزهرت السماوات والأرض بنورها الذي هو من نور عظمة الله تعالى، فلا كِفؤ لها من الرَّجال من آدم فما دون إلاّ علىّ بن أبي طالبﷺ فزوّجها الله تعالى في السمآوات وقال لرسوله ﷺ: إنَّى

> فصارت بذلك تحمل نور النبوّة ونور الإمامة. و ايضا لكون السيدة فاطمة الزهراء المعصومة فلا تتزوج الا المعصوم الذي يكون كفؤها و

زوّجت النور من النور وأمره بتزويجها عليها ﴿ يُ

السيدة فاطمة الزهراء الله تحتلُ درجة عالية من المقام الرفيع عند الله، فمن لا يحبّ شرف إلاقتران بها، وإعلان رغبته في الزواج بها من أكابر قريش، فإنَّه قد تقدَّم لخِطَّبتها من أبيها ﷺ أبو بكر، وعُمَر، وآخرون، وكلُّ يخطبها لنفسه، إِلَّا أَنَّ الرسولﷺ يعتذر عن الاستجابة لطلبهم، ويقول ﷺ: (لَم يَنزل القَضَاءُ بَعْد.)

وقد روى السيدُ الأمين في المجالس السّنيَّة مَا مُلَخَّصُهُ: جاء على ﴿ إلى رسول الله ﷺ وهو فى منزل أمِّ سَلَمة، فَلَّسلَّم عَلَيه وجَلَّس بين يدَّيه، فقال لِه النبيِّ الله إِنْ أَتيتَ لحاجة)؟ فقال الله (نعم، أتيتُ خَاطباً ابنتكَ فاطمةﷺ، فَهل أنتَ

قالتِ أُمّ سِلمة: فرأيت وجه النبيُّ يَتَهَلَّلُ فرحاً وسروراً، ثم ابتسم في وجه على الله ودخل على فاطمة ﴿ وقال لها: (إنّ عليّاً قَد ذكر عن أمرك شيئاً، وإنَّي سألت رَبِّي أن يزوَّجكِ خيرَ خلقه فما ترين)؟، فَسَكَتَتْۗ ۗ

فخرج رسول الله الله وهو يقول: (اللهُ أِكبر، سُكوتُها إِقْرَارُها). فعندها أمر رسول اللهﷺأَنْسَ

اعداد / قيس العامري المصدر: العتبة الحسينية المقدسةً



ذلك في اليوم الأول من شِّهر دي الحجة من السنة الثانية للهجرة.



■ ملاحظة

# قيم التكافل الاجتماعيّ في الإسلام

# ■ الشيخ محمّد حسن زراقط

عندما آخی رسول اللهﷺ بین المهاجرین والأنصار، وربط بين الجار والجار حتّى ظنّ بعض المسلمين أنّ الأمر سيصل إلى حدّ التوارث بالجوار، كان ذلك من المرتكزات الأساسية للتكافل الاقتصاديّ والتضامن الاجتماعيّ التي بُنِي عليها المجتمع الإسلاميّ.

📮 ماهية الرابط الاجتماعي

إنّ الرابط بين الناس جميعاً هو الشراكة في الانتساب إلى أب وأمّ يرجع إليهما جميع البشرّ على اختلاف انتماءاتهم اللاحقة التي اكتسبوها: «أَيّها الناس، إنّ ربّكم واحدٌ، وإنّ أباكم واحدٌ، كلكم لآدم...».

من هنا، نلاحظ أنّ انقسام الناس على أسس دينيّة لا يُخرجهم من إنسانيّتهِم وتناظرهم في الإنسانيّة: «النّاسُ صِنْفان: إمّا أخْ لَكَ في الدِّيْنِ، أو نَظِيرٌ لكَ في الخَلق».

وبالرجوع إلَّى بدء الخلق، يرى بعض العلماء أنّ الغاية من خلق الإنسان هي الاستخلاف في الأرض، وهذا يضفي على العلاقة بين الناس شراكة في الهدف والغاية، ويحول بين ان يكون الإنسان بالنسبة إلى أخيه الإنسان موضوع استغلال واستثمار.

أمّا طبيعة العلاقة بين المؤمنين، فهي الأخوّة التي تمتاز عن سائر العلاقات بامتيازات لا تتوفّر في غيرها، فهي غير قابلة للانفكاك، وتقوم على المساواة في الموقع بين الطرفين بخلاف سائر العلاقات التّى فيها سلطة أو احتياج (الأبوّة والبنوّة).

وهذا ما تؤكِّده نصوص دينيَّة عدّة، كقوله تعالى: ﴿إِنَّمَا المُؤْمِنُونَ إِخْوَةً ﴾ (الحجرات: ١٠)، وقوله عزُّ وجل: ﴿فَالْفَ بَيْنَ قَلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ بِنِعْمَتِهِ إِخْوَانًا﴾ (آل عمران: ١٠٣). والأحاديث الشريفة ايضا تتضمَّن ما يؤكِّد هذا المعنى، ومن ذلك قوله صلى الله عليه وآله وسلم: «مثل المؤمنين فى توادَّهم وتراحُمِهم كمثل الجسدِ، إذا اشتكى بعضّه تداعى سائره بالسهر والحمّى».

■ النظرة إلى المال

على الرغم من أنّ الإسلام يحترم المال ويصفه بِأَنَّ فيه قيام الإنسان: ﴿وَلا تُؤْتُوا السُّفَهَاءَ أَمْوَالَكُمُ الَّتِي جَعَلَ اللَّهُ لَكُمْ قِيَامًا} ﴿ (النساء: ۵)، وتعامل معه على أنّه نعمة من الله: ﴿قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللّهِ الَّتِي أُخْرِجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيِّبَاتِ مِنَ الرِّزْقِ﴾· (الأعراف: ٣٢)، إلَّا أنَّه ليس هدفاً في حدِّ ذاتُّه،

وإنّما وسيلة من أجل أهداف أعلى وأسمى هرٍ نيل رضى الله في الآخرة: ﴿وَابْتَغ فِيمَا آتَاكَ اللَّهُ الدَّارَ الْآخِرَةَ} ﴿ (القصص: ٧٧).

وهو من جهةٍ أخرى وسيلة اختبار للإنسان: ﴿ وَاعْلَمُوا ۚ أَنَّمَا أَمْوَالُكُمْ وَأُوْلادُكُمْ فِتْنَةٌ ﴾ (الأنفال: ٨٢)، ووسيلة ينال الإنسان بها الطهارة: ﴿خُذ مِن أَمُولِهِم صَدَقَةً تُطَهِّرُهُم وَتُزَكِّيهِم بِهَا} (التوبة:

من هنا، نلاحظ أنّ الشريعة الإسلاميّة تتضمّن كثير من التعاليم التي تحثّ على السعى وبذل الجهد في تحصيل المال: «اعمل لدنياك كانّك تعيش ابدا»، ولكنْ مع الدعوة إلى عدم الإفِراط فى السعى لكسب المال ومراكمته: ﴿وَالَّذِينَ يَكُنْزُونَ الذُّهَبَ وَالْفِضَّةَ وَلَا يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلَ اللهِ فَبَشِّرْهُم بِعَذَابِ الِيمٍ} (التوبة: ٣٣).

 النظرة إلى المُلْكيّة بحسب الرؤية الإسلاميّة، المالك الحقيقيّ هو الله تعالى. ولا يعنِي هذا انّ الإنسان لا يملك ما تحت يده من أموال إن حصل عليها بطرق

مشروعة، سواء كان ذلك بالحيازة أو الوراثة أو التجارة والعمل.

ومن المؤشّرات الدالّة على احترام الملكيّة في الإسلام أنَّه سبحانه حرَّم الاستيلاء على أموالَّ الناس بوسائل غير مشروعة حتّى لو كان ذلك برضاهم، لأنّ بعض العقود والمعاملات يكون ظاهرها التراضي بين الطرفين، إلَّا أنَّ واقعها غير ذلك، وهذا مفاد القاعدة العامّة الِمقرّرة في القران الكريم بحيث يقول تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ إِلَّا أَنْ تَكُونَ تِجَارَةً عَنْ تَرَاضٍ مِنْكُمْ ﴾ (النساء: ٢٩).

ومع هذا الاحترام للملكيّة، فإنّ الشريعة تعدّ ما تحت يدي الإنسان من اموال ونِعَم امانة هو مستخلفٌ عليها: ﴿وَأَنْفِقُوا مِمَّا جَعَلَكُمْ مُسْتَخْلَفِينَ فِيهِ﴾ (الحديد: ٧). ولهذا الاستخلاف لوازم كثيرة تترتُّب عليه في ما نحن فيه، أي التكافل.

■ التشريعات الإلهيّة الماليّة

تحتوى الشريعة الإسلاميّة على عدد من التشريعات الماليّة، بحيث يمكن الكلام دون أيّ مبالغة عن صنف من العبادات هي العبادات الماليّة. فكما يعبد الإنسان الله تعالى بالصلاة والصوم، عليه ان يعبده بالالتزام ببعض الأعمال ذات الطابع الماليّ.

بعض هذه التشريعات رُبِطت بمواسم عباديّة

كزكاة الفطرة المتّصلة بعيد الفطر، والأضحية المتّصلة بالحجّ وعيد الأضحى، ويُضاف إليها الزكاة والخمس، وغير ذلك. وقد اوجب الله تعالى هذه الأشكال من الإنفاق المالي على ضوء مبدأ عامُّ تقرّه الشريعة، وهو مبدأ الّحقِّ الثابت للفقراء فَى أموال الأغنياء: ﴿وَالَّذِينَ فِي أَمْوَالِهِمْ حَقٌّ، مَّعْلُومُّ\* لِّلسَّائِل وَالْمَحْرُومِ} ﴿ (المعَّارِجِ: ٢٣-

### ■ المسؤوليّة الاجتماعيّة

إلى جانب ما تقدّم كلّه، ثمّة مبدأ يمكن عدّه ركيزة أساسيّة تقوم عليها الكثير من التشريعات وتفضى إلى عدد من القيم أو تقترن بها، وهي قضيّة آلمسؤوليّة الاجتماعيّة.

وفي مقابل النظرة الفرديّة إلى الإنسان، أي تلك التي تعلي من شان الفرد وتجعل منه المحور، نلاحظ أنَّ الإسلام بنى الكثير من تشريعاته الأخلاقيّة والقانونيّة على مبدا المسؤوليّة المشتركة بين البشر، ومن أبرز ما يدل على هذا المعنى ما ورد عن النبيّ الأكرمﷺ: «كلكم راع وكلكم مسؤول عن رعيّته».

وتتّسع دائرة المسؤوليّة لتشمل كلّ شيء: «اتّقوا الله في عباده وبلاده، فإنّكم مسؤولون حتّى عن البقاع والبهائم».

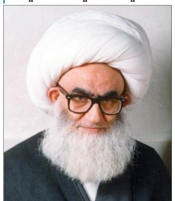
هذه المبادئ العقديّة والفكريّة هي أبرز ما يخطر في البال عند التأمّل في قضيّة التكافل الاجتماعيّ عموماً، الاقتصاديّ على وجه التحديد. وإذا نظرنا في الأمر من زاوية النتائج والآثار التي تترتب عليها فهي عديدة، نذكر منها: أ. البُعد الاجتماعيّ: ذلك أنّ العدالة الاجتماعيّة هي أبرز ما يصبو إليه الإنسان في حياته؛ فجُّعلت هدفاً وِغاية للتمكين في الأرِض، كمٍا في قُوله تعالى: ﴿الَّذِينَ إِن مَّكَّنَّاهُمْ فِّي الْأَرْضِ اقَامُوا الصَّلَاةَ وَآتَوُا الزَّكَاة} ﴿ (الحج: ٢١ ).

ب. البُعد الفرديّ: ذلكِ أنّ تطهّر الإنسان من الشحّ والبخل لهو من أهمّ الثمار التي تترتّب عِلَى الْإِنفَاقِ: ﴿وَمَن يُوقَ شُحٌّ نَفْسِهِ فَاوَلَئِكَ هُمُّ الْمُفْلِحُونَ} ﴿ (الحشر: ٩).

إنّ ما وعد الله به المنفقين والقاضين لحوائج الناسِ ممّا لا يتّسع المجال لذكره، وتكفى الإشارة إلى أنّ الله يعدّ الإنفاق على الفقراء إنفاقا في سبيله، وإطعامهم إطعاما لهم لوجهه!

المصدر: مجلة بقية الله

آية الله العظمى الحاج ميرزا على الغروي التبريزي 🚟



ولد آية الله العظمى الحاج الميرزا على الغروى التبريزى نجل الحاج اسد الله زرينه زاده فی مدینة تبریز عام (۱۳۴۹) هـ ) ونال وسام الشهادة في عام ( ۱۴۱۸ هـ)

#### ■ موقعه العلمى

كان لهذا العالم التقى من العمر سنتين عندما توفى أبوه فنشأ فى أحضان والدته اجتاز مرحلة المقدمات وقسماً من السطوح في مسقط رأسه، بعدها هاجر إلى مدينة قم المقدسة ليستكمل السطوح العالية وهو فى السادسة عشرة من عمره وليحضر دروس الخارج على أيدى علماء كبار، وبلغ من جده واجتهاده في الدراسة وطلب العلم أن أصبح استاذاً يدرس خارج الفقه والأصول وهو في سن الثلاثين من عمره. وظل يمارس مسؤولية تدريس الخارج مدة أربعين عاماً وقد تخرج على يديه العشرات من الفضلاء والعلماء.

#### ■ أساتذته

درس هذا المرجع الكبير على أيدي اساتذة وعلماء عديدين في كل من تبريز وقم والنجف الأشرف، نذكر منهم: على أصغر باغميشهاي، محمد مجاهد القاضي، آية الله السيد حسين القاضي، السيد محمد تقى الخوانسارى، السيد محمد حجت كوه كمرى، السيد حسين البروجردى، السيد أحمد الخوانساري، عباس على الشاهرودي، حسين الحلى، الميرزا محمد باقر الزنجانى، السيد أبو القاسم الخوني.

لهذا العالم المجاهد آثار عديدة بعضها ما يزال مخطوطاً نشير إلى بعضها:

التنقيح في شرح العروة الوثقي، الفتاوي المستنبطة، موجز الفتاوى المستنبطة، مناسك الحج، دورة كاملة في الأصول، شرح استدلالی علی المکاسب، حاشیته على كفاية الأصول و....

# ■ نشاطه وصفاته الخلقية

لهذا العالم الكبير رسالة عملية ، وله مقلدون في العراق وسوريا والحجاز ودول الخليج العربية وإيران.

كان الشهيد والعالم الكبير يولى أهمية فائقة للتدريس والتأليف والتحقيق، وكان يؤم المصلين في المرقد الطاهر الأمير المؤمنين علي بن أبي طالب الله ثلاث مرات

عرف عنه التزامه بصلاة الليل وزيارة عاشوراء بعد صلاة الصبح، وكان مداوماً على زيارة مرقد الإمام الحسين ﴿ في ليالى الجمعة، ولهذا كان يسافر أسبوعيا إلى كربلاء المقدسة.

كما عرف عن العالم الشهيد حرصه على كيان الحوزة العلمية العريقة التي يمتد عمرها الى ألف عام. ولهذا كان يبذل قصارى جهده في المحافظة على هذا الكيان العريق

لم يتحمل النظام الحاكم في بغداد وجود هذا العالم الكبير، ولم يكن ليمضى شهران على اغتيال آية الله البروجردي حتى راح يخطط لاغتيال آية الله العظمي الغروي، فكمن له الجلاوزة فى طريق عودته من كربلاء المقدسة الى النجف الأشرف واطلقوا عليه النار، وكان معه صهره وعدة من رفاقه سقطوا جميعا مضمخين بدماء الشهادة وعرجت أرواحهم الطاهرة إلى الرفيق الأعلى. وقد أعلن النظام البعثي في اليوم التالى أن الذين قاموا بعملية الاغتيال كانوا مرتزقة من الخارج!!

المصدر: شهداء العلم والفضيلة في العراق، ص ۲۸۳-۲۸۵

على وجود الخالق بوجود الخليقة

والسماوات والأرضين، فيقول: (أَفِي

وفى أغلب الأوقات يستخدم القرآن

البرهآن (الإنيّ)، وهو البرهان الذي

يستدلُ من وجود الآية أو الظاهرة على وجود صاحبها، ونجد هذا النوع

من الآيات في القرآن كثيراً، فقسم

منها لا يتعلّق بإثبات الذات، ومع التسليم بوجود الذات، فإنَّها تستدلُّ

على الصفات والتوحيد والعلم

والقدرة، ولكن بعض الآيات تستدلُّ من وجود مجموعة منسجمة وهادفة

على أصل وجود الصانع، بالإضافة

إلى الاستدلال على صفاته. ويجب أن

نحصر هذا النوع من الآيات في إطار

إثبات الصفات فقط. وإذا ما قام بعض

المفسّرين بتفسيرها ضمن هذا الإطار

فهو بسبب فكرة عدم حاجة الذات

للبرهان، مثل قوله تعالى: (إنَّ فِي

خَلْق السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلاَفِ

الْلَيْلِّ وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ الَّتِي تَجْرِي فِي

الْبَحْرِ بِمَا يَنْفَعُ النَّاسَ وَمَا أُنْزَلَ اللَّهُ مِنَّ السَّمَاءِ مِنْ مَاءٍ فَأَحْيَا بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ

مَوْتِهَا وَبَثَّ فِيهَا مِنْ كُلِّ دَابَّةٍ وَتَصْرِيفٍ

الرِّيَاحِ وَالسَّحَابِ الْمُسَخَّرِ بَيْنَ السَّمَاءِ

وفى بعض الأحيان يستدلُ القرآن

على مبدأ الخليقة بأدقّ البراهين

العقليّة. وفي تفسيره لخلق الإنسان

والسماء والأرض يطرح احتمالات،

ويستدل من خلال نفيها على وجود

صانع للكون والإنسان، كالاحتمالين

٢ـ كان الإنسان مخلوقاً، وعلَّة

الاحتمال الأوّل لا ينسجم مع حكم

العقل القطعى: كلُّ ظاهرة لها سبب

أو مُظهِر،وليسَ هناك شكّ في كون

ألاحتمال الثاني أيضاً ينافي مفهوم

العلِّيَّة ويستلزم الدور. فالقرآن الكريم

يطرح هذين الاحتمالين بصيغة أفكار،

فيقول: (أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ). (أَمْ

ثم يعود فيطرح موضوعاً ثالثاً،

وهو أنّه لو فرضنا الاحتمال الثاني

وأنّ خالق الإنسان هو الإنسان نفسه،

فما هو القول في خلق السماوات

والأرض؟ هل يمكن القول بأنّ الإنسان

خلقهما؟ ويقول تعالى: (أَمْ خَلَقُوا

هنا نكرّر من جديد أنّ القرآن اعتبر

أصل وجود الصانع قضيّة فطريّة،

واعتبر وجودهما مسلّماً به في كثير

من الآيات وفي مقام المحادثة أو

المجادلة مع الكَفّار في التدبير أو

العبادة، ولكن هذا التسليم لا يمنع أن

يلوّح بالبراهين الوجوديّة في مواقع

القرآن كتاب القرون والأعصار،

ویجب أن يبقى منيراً حتى يوم

القيامة، وإنّ الناس يستلهمون منه

فى كل عصر ما يناسب ذلك العصر.

والإسلام لا يلخُّص في القرآن

فقط، فأحاديث الرسولﷺ وائمّة

أهل البيت للبَّكُ وفي مواقع خاصّة

تبيّن المعارف الْإسلاميّة. وقد

نُقلت مناظراتهم مع المادّيّين الذين

السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ بَلْ لاَ يُوقِنُونَ).

١ ـ خلق الإنسان بدون علَّة.

وجوده هو بنفسه.

الإنسان ظاهرة.

هُمُ الْخَالِقُونَ).

وَالأَرْضِ لآيَاتٌ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ).

الله شَكُّ فَاطِرِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ).

# علماء وأعلام المحقق الشيخ



#### ■ ولادته ونشأته

ولد الشيخ على المعروف بضياء الدين بن الشيخ محمد العراقي عام ١٢٧٨ هـ بمحافظة أراك(عراق) في إيران، ونشأ فى بيت علم حيث كان والده المولى محمّد العراقى من الفقهاء الأجلاَّء والعلماء الأتقياء.

#### ■ دراسته وأساتذته

كان والده أوّل أساتذته وشيوخه في العلم، كما درس الشيخ ضياء الدين على جماعة من شيوخ بلدته مقدمات العلوم، ثمّ سافر من مسقط رأسه إلى مدينة أصفهان التى كانت آنذاك مركزاً علمياً بارزاً والحوزة الأولى بعد حوزة النجف الأشرف، فدرس الفقه وأصوله وعلم الكلام لدى أعلامها البارزين في تلك الحقبة، أمثال: آية الله السيّد محمّد هاشم الجهار سوقى، و آية الله الشيخ أبو المعالى الكلباسى قدس سرهما، وقيل أنه حضر أيضاً عند آية الله المحقق الشيخ محمد باقر الأصفهاني نجل صاحب هداية المسترشدين.

ثمّ هاجر إلى مدينة النجف الأشرف وحضر فى النجف درس: الآغا السيد محمد الفشاركى، الحاج ميرزا حسين الخليلى، الآخوند الخراساني، السيد محمد كاظم اليزدي و... .

### ■ تدريسه وتلامذته

تصدِّى لتدريس السطوح العليا والبحث الخارج فى الفقه والأصول أكثر من ستين عاماً، وقد بدأ بتدريس البحث الخارج بالشكل المنتظم بعد وفاة أستاذه الآخوند أواخر سنة ١٣٢٩هـ واستمر أكثر من ثلاثين

من تلامذته: آية الله الشيخ محمد تقى البروجردي- آية الله الميرزا هاشم الآملي-آية الله السيد محمد تقى الخوانسارى-آية الله السيّد محسن الحكيم - آية الله السيّد أحمد الخوانسارى - آية الله السيّد محمود الشاهرودى – آية الله السيد عبد الله الشيرازي - آية الله السيّد أبو القاسم الخوئى- آية الله السيد محمد هادى الميلاني- آية الله الشيخ حسين الحلّي- آية الله السيّد عبد الهادي الشيرازي- آية الله السيد حسن البجنوردي-آية الله الشيخ محمد طاهر آل راضى- آية الله السيد عبد الأعلى السبزواري- آية الله الميرزا محمد باقر الزنجانى- آية الله السيد يوسف الحكيم- آية الله السيد مرتضى الخلخالي – آية الله الشيخ محمد رضا المظفّر. رحمهم الله جميعاً.

# ■ مؤلفاته

منها: شرح تبصرة المتعلمين، مقالات الأُصول، حاشية كفاية الأصول، العتبة العباسية، كتاب القضاء، تعليقة على فوائد الأصول،

كما قرر تلامذته أبحاثه في الفقه والأصول، نهاية الأفكار، بدائع الأفكار و ... .

### ■ وفاته

توفّى الشيخ العراقيﷺ في ليلة الاثنين الثامن والعشرين من ذى القعدة ١٣۶١ هـ بمدينة النجف الأشرف، ودُفن في الحرم

الحيدري الشريف. إعداد: محمد جعفر الزاكي.

ملاحظة: تمت الاستفادة مما كتبه الشيخ محمد أمين نجف.

• مقالة

الدين الإسلامى الحنيف ـ وكما

يدلٌ على ذلك القرآن والأحاديث

المعتبرة ـ دين العقل والتعقُّل، وتلازم

أصوله وفروعه البراهين العقليّة،

وشعاره في مقابل المعارضين للدليل والبرهان قوله تعالى: (قُلْ هَاتُوا

بُرْهَانَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ). ويقول سبحانه في نقده لآراء المعارضين:

(ائْتُونِي بِكِتَّابٍ مِنْ قَبْل هَذَا أَوْ أَثَارَةٍ

وأوضح دليل على اهتمام الدين الإسلامي بالعقل هو أن لفظة (علم)

قد وردت في القرآن الكريم أكثر من

(۷۸۰) مرّة، ولفظة (عقل) (۴۹) مرّة،

ولفظة (لبّ) (١٨) مرّة، ولفظة (تدبّر)

(۴) مرّات، كما وردت لفظة (نُهى)

مرّتين وهي بمعنى العقل. وإنّ دراسة

هذا النوع من الآيات يعرّفنا بروح

الإسلام ويقرّبنا من معرفته، فالقرآن

ملىء بالبراهين الفلسفيّة القويّة

التى لم يأتِ بها قبل القرآن أحد، ولا

استطاع آخر أن يأتي بأفضل منها فيما

بعد. فأيّ إنسان يستطيع إنكار مكانة

العقل والعلم السامية في الآيات

التالية؟ هذه الآيات التي يشكّل العقل

والفكر والبرهان والاستدلال والتدبّر

(أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ

الْخَالِقُونَ). (لَوْ كَانَ فِيهِمَّا آلِهَةٌ إِلاّ

اللهُ لَفَسَدَتَا فَسُبْحَانَ اللهِ رَبِّ الْعَرْشِ

عَمَّا يَصِفُونَ). (وَمَا اتَّخَذَ اللهُ مِنْ وَلَدٍ

وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَهٍ إِذاً لَذَهَبَ كُلُّ

اِلَه بِمَا خَلَقَ وَلَعَلاَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ

وإذا تجاوزنا القرآن الكريم

فإنّ الأحاديث النبويّة والروايات

وأحاديث الأئمّة المعصومين كلّها

توضّح أنّ المعرفة الإسلاميّة تستند

إلى البراهين العقليّة. وقد كتب

الشيخ الصدوق كتاباً خاصًاً في باب

التوحيد يوضّح عظمة الاتّجاه الّعقلي

ولسنا بحاجة لأن نذهب بعيداً،

فالمحدّث الكبير الكلينى (المتوفّى

سنة ٣٢٩ هجرى) خصّص في المجلد

الأوّل من كتابّه (الكافي) بابأ في

العقل والفكر، أثبت فيه بوضوح

وهنا نورد بعض الأحاديث نموذجاً

لذلك: عن الإمام الباقريك، قال: (إنّما

يداقّ اللهُ العبادَ في الحساب يوم

القيامة على قدر ما آتاهم من العقول

في الدنيا). عن الإمام الصادق الله

يقول: (بالتعقّل عرف العباد خالقهم،

وأنّهم مخلوقون وأنّه المدبّر لهم

ويقول الإمام الكاظم ﷺ (تبارك

وتعالى أكمل للناس الحجج بالعقول،

ونصر النبيّين بالبيان، ودلّهم على

ربوبيّته بالأدلّة، فقال: (وَإِلهَّكُمْ إِلهُ

ومع الأخذ بهذه النصوص يجب

أن نقول: إنّ روح الإسلام هي روح

تربية العقل وإعطاؤه مكانة سامية،

والإسلام يحرص لأن يكون هذا

المشعل هو الهادي لأتباعه والمؤمنين

به. وطبعاً هذا لا يعنى أنّ جميع

الجزئيّات الواردة في الإسلام يمكن

تحليلها والاستدلال عليها بالعقل، إنّما

المعارف الإسلاميّة وكلّيّات فروع

الدين قابلة للاستدلال جميعها، حتى

إنّ القرآن أشار إلى بعض الأحكام

الِشرعيّة مع تعليلاتها، كِالآيات التالية:

(أَقِمِ الصَّلاَةَ لِذِكْرِي)، (أَقِمِ الصَّلاَةَ إِنَّ

الصَّلاَةُ تَنْهَي عَن الفَحْشَاءِ وَالمُنْكَرِ

وَلَذِكْرُ اللَّهِ أَكْبَرُ)، َ (إِنَّمَا يُرِيدُ الشَّيْطَانُ َ

أَنْ يُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاءَ فِي

عند أهل البيت البيُّك"، للمؤلف المولى

محمد محسن الفيض الكاشاني، رحلة

السعى نحو الكمال الروحي وفقا

لتعاليم أهل البيت. يقدم الكتاب.

تفسيرا عميقاً للأبعاد الروحية

والأخلاقية في الإسلام، مع التركيز

وَاحِدٌ لاَ إِلَّهَ إِلاَّ هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ).

وأنّهم المدبَّرون).

أهميّة العقل والفكر من زاوية الوحى

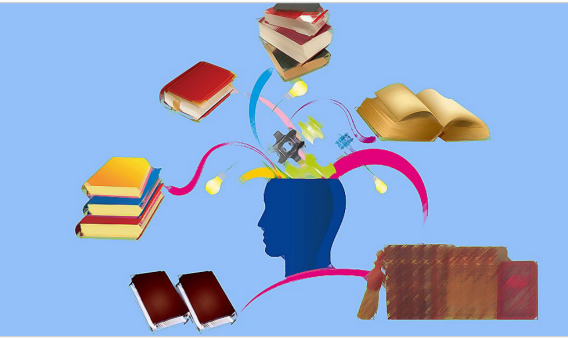
فَسُبْحَانَ اللهِ عَمَّا يَصِفُونَ).

لأئمّة أهل البيت للبِّك.

# الدين والعقل ومذهب التفكيك بينهما

-الشيخ جعفر السبحاني

👫 الأبحاث و المقالات المنشورة لا تعبر عن رأى «الآفاق» بالضرورة، بل تعبر عن رأى أصحابها



الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ وَيَصُدَّكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللهِ وَعَن الصَّلاَةِ فَهَلْ أَنْتُمْ مُنْتَهُونَ). ومرن عرض هذه النماذج يمكن فهم الأهميّة التي يعطيها الإسلام للعقل

#### والفكر. ■ فلسفة الدين

طرح الغربيّون منذ مدّة طويلة فرعاً معرفيّاً بعنوان (فلسفة الدين). والدين بنظرهم هو المسيحيّة التي سيطرت على أوروبا قرابة سبعة عشر قرناً بين السقوط والنهوض. وهناك ملاحظة لابد من توضيحها حول الديانة المسيحيّة، وهي أنّها تسعى إلى إحياء القيم المعنوية وتطهير القلوب من صدأ حبّ الدنيا وتعوّل كثيراً على الشعور والوجدان، وليس الاستدلال والبرهان، فليس لديهم أصل لإثبات وجود الله عزّ وجلّ، بل الأكثر من ذلك لا يستخدمون العقل في إثبات صفاته المهمّة، وهي التوحيد. ولذلك عندما يقال لهم: أنتم من أتباع دين إبراهيم، ودين إبراهيم أساسه التوحيد، إذن فما هي قضية التثليث التي تؤمنون بها؟ يقولون: إنّ طريق العقل غير طريق القلب. التثليث يجب أن يدرك عن طريق القلب وليس بالعقل، وأحياناً يلجؤون

إلى تفكيك الدين عن العلم. الفلسفة الدينيّة التي المسيحيّة نموذجها الواضح لا ينتظر منها غير ذلك، وهو أن تتخطَّى العقل، وتتكلُّم عن الأحاسيس والشعور، وتقول: طريق معرفة الله هو طريق

القلب وليس العقل والبرهان. ولهذا يجب التفريق بين الإسلام والمسيحيّة عند البحث في فلسفة الدين، إذ يجب انتخاب الإسلام النموذج، لا المسيحيّة. فالفلسفة التى تريد أن تجعل مسوّغا للمسيحيّة وتحللها عقليًا مضطرّة لأن تفرّق بين طريقة القلب وطريقة العقل، وأن تفصل الدين عن العلم، وأن تجعل الطريق ـ بالنهاية ـ للوصول إلى المعارف هو الإحساس والشهود

والنتائج الباطنيّة، التي لا يمكن نقلها للآخرين بأيّ شكل من الأشكال، ولكن الفلسفة الدينيّة التى تريد دراسة وتحليل الإسلام بحاجة إلى الاستعانة بالعقل في جميع المراحل، من إثبات الخالق حتى أبسط شؤون الحياة. فجميع تلك الأمور عقلائيّة ويمكن دراستها وتفسيرها بالعقل.

وخلاصة القول: يمكن كتابة فلسفة للدين بشرط أن تحدّد ماهيّة الدين، أهو الإسلام أم المسيحيّة؟ وطبعاً نقصد بالمسيحيّة ما هو متداول عند الكنيسة والآباء الروحانيّين، وليس المسيحيّة الحقيقيّة التي تقع ضمن سلسلة الأديان الإلهيّة.

ومع الأخذ بهذه المقدّمة لابدّ لنا من ملاحظة أنّ بعض أهل المعرفة والكمال يتبعون فكرة هى فى الحقيقة فكرة الآباء الروحانيين والديانة الكنيسيّة نفسها، ويقومون بنقد براهين إثبات الخالق، ويضعونها تحت تصرّف الجميع بأسلوب مُبسّط وواضح، ثم يذكرون أنّ طريق معرفة الله هو طريق القلب والشهود والشعور الباطنى، ويجب معرفة الله وعبادته عن طّريق الفطرة، وليس بالأدلّة الفلسفيّة التي مضى عليها ۲۰۰۰ عام.

يقول أحدهم في مقدّمةٍ كتابه (الله في الفلسفة): (يجب أن نرى أنّه لم يُستدلّ على إثبات الله في الأديان ـ يعني الكتب السماويّة ـ ولم تكن في ذلك أي حاجة، وأنّ النظرة واللغة الدينيّة مستقلّة، وليس

للدين والتدين علاقة مباشرة بالعقل والتعقُّل. إذن لماذا نجد براهين مؤلفة فى الميادين الفلسفيّة والكلاميّة فى الشرق والغرب لإثبات وجود الله؟). ثم يقول في الجواب على ذلك السؤال الذي اعتبر فيه الدين والتديّن منفصلاً عن العقل والتعقّل: (الإنسان الفطرى يتّجه نحو العقل والبرهان، فهو يتّجه نحو العقل، ويعمل بالتحليل والتفسير بشكل

الكتب السماوّيّة استدلال أو حجج على وجود الله). هو ادّعاء كبير جدّاً. والإنجيل والقرآن بشكل يمكّنه من طرح قاعدة كهذه بشكل قطعى؟ الآيات من القرآن الكريم. صحيح أنّ ظهور القرآن، وأنّ المخاطبيّن في مشركين، أي استبدلوا التوحيد الإلهي بأن جعلوا له شركاء. هذا من جهةً، ومن جهة أخرى أنّ وجود البارى ـ عزّ وجلّ ـ واضح وبارز بشكل يمكن خلال المنظومة التي تحكم الكون. وبسبب هذين الأمرين فإنّ الاهتمام بإثبات وجود الخالق كان أقل من الاهتمام بإثبات صفاته، ولكن هذا لا یعنی عدم وجود براهین تثبت

من التدبّر في آياته.

وحاجة الإنسان إلى وجود الغنيّ الذي يقوم بسدّ حوائج الإنسان، ويقِدّم احتجاجِه في ذلك فيقول: (يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَنْتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ هُوَ الْغَنِىُّ الْحَمِيدُ). وتارةً أخرى يستدلُّ

مستمرّ، وفي جميع المجالات الفكريّة والثقافيّة والنشاطات الذهنيّة. من

مع أنّ البراهين الواردة في القرآن

عاصروهم في كتابّي (الكافي) للشيخ الكليني و(الاحتجاج) للشيخ الطبرسي، كمناظرة الإمام الصادق الله مع الزنديق المصرى ومع ابن ابي العوجاء، ومناظرة الإمام الرضايي مع

أبي شاكر الديصاني. المصدر: شبكة الفجر الثقافية

# العرفان والسلوك عند أهل البيت 🚉

■المؤلف: المولى محمد محسن المعروف بـ الفيض الكاشاني

بشكل خاص على كيفية تطبيق هذه نبذة عن كتاب العرفان والسلوك عند التعاليم في السلوك اليومي. أهل البيت للبِيُّكُ" يتناول كتاب "العرفان والسلوك ■ محتويات الكتاب

المقدمة: تعريف بأهل البيت وأهمية تعاليمهم في العرفان والسلوك. الجانب العرفانى: شرح النظريات

العرفانية كما وردت عن أهل البيت وتأثيرها على النفس البشرية. الجانب السلوكي: الأساليب والطرق

التى علمها أهل البيت لتحقيق التزكية والصفاء الروحي. التطبيق العملى: نماذج وأمثلة عن كيفية تطبيق تلك الأفكار في الحياة

اليومية. الخاتمة: تلخيص لأهم النقاط ودعوة لتحقيق السمو الروحي. عن المؤلف: المولى محمد محسن المعروف بـ الفيض الكاشاني

المولى محمد محسن المعروف بـ الفيض الكاشانى هو عالم دين وفيلسوف إسلامى معروف من القرن السابع عشر ولد في كاشان إيران،

واشتهر بتأليفه في مجالات عدة مثل التفسير، الحديث، الفلسفة، والعرفان. يعتبر من أبرز الشخصيات التي أثرت في العرفان الإسلامى والفكر الشيعى، وله مؤلفات عديدة تعكس عمق تفكيره وتعلقه بالجانب الروحي

يستهدف كتاب "العرفان والسلوك عند أهل البيت البيك" كل من يبحث عن الغنى الروحي والأخلاقي في حياته، ويقدم له الأدوات والتعليمات التى تمكنه من تحقيق هذا الغنى بناء على تعاليم أهل البيت للبَكْ.



جانب آخر، فالمتديّنون لا يحبّون أن يقال: إنّ معتقداتهم جاءت ـ فقط ـ على أساس التقليد والتبعيّة للآباء والأجداد، لذلك ظهر البحث والجدل والمناظرات والمحاجّات). وفى ضوء هذا النوع من التفكير سنعرَّض آراءنا بوضوح: الادّعاء الذي يقول: (لا يوجد في

بمعنى هل أحاط القارئ بالتوراة سنغضّ النظر عن العهدين القديم والجديد، ونوجّه أنظارنا إلى بعض وجود الله كان أمراً مسلَّماً في عصر الآيات في جميع أنحاء العالم كانوا معرفته بقليل من التأمّل، خاصّة من

وجوده بين الآيات. الكريم ليست بشكل قضايا منطقيّة تكوِّن من صغرى وكبرى، ولكنَّها تتضمّن مبدا البرهان من خلال تعبيراتها الدقيقة، والتي تتّضح بقليل

فهذا الكتاب تارة يتحدّث عن فقر

للإسلام.

گ مقالة

# الإمام الجواديين

# وحرب التشكيك

السيد حسين حسن أمين

الأبحاث و المقالات المنشورة لا تعبر عن رأى «الآفاق» بالضرورة، بل تعبر عن رأى أصحابها 👫

محمد بن عليّ بن موسى بن جعفر بن محمد بن عليّ بن التّحسين بن علىّ بن أبى طالب عليهم السلام. نوّر العالم بولادتّه في العّاشر من شهر رجب على الرأي الأغلب. ورد عن الإمام الحجّة ﷺ في أدعية شهر رجب "اللهم إنى أسألكُ بالمولودَين في رجب محمد بن علي الثاني وابنه على بن محمد المنتجب...".

عآش مع أبيه الإمام الرضائي سبع سنوات وبعده ثمانى عشرة سنة إلَّا عشرين يوماً، عاصر فيها المأمون العباسي مدّة خمس عشرة سنة (۲۰۳هـ إلى ۲۱۸هـ) والمعتصم سنتين (۲۱۸هـ إلى

أمّه نوبيّة مريسيّة من أهل بيت ماريّا القبطيّة زوجة النبيﷺ أمّ ولده إبراهيم. سمّاها الإمام الرضائيُّ خيزران وتكنّى بأمّ الحسن

قال عنها الإمام العسكري الله الأمام العسكري الله المام العسكري الله المام العسكري المام المام العسكري المام العسكري المام العسكري المام العسكري المام العسكري العسكري العسكري المام العسكري المام العسكري العسكري المام العسكري المام العسكري العسكري المام العسكري المام العسكري العسكر مُطهَّرة وهي ً أمَّ ولد وتكنَّى بأمَّ الجواد وأُمَّ الحسن وكانت أفضل نساء زمانها". ■ نشأته مع أبيه الامام الرضاطي

ذُكر أنّ الإمام الجوادﷺ ولد بعد وفاة الرشيد العباسي وفترة احتدام الصراع على السلطة بين ولديه آلأمين والمأمون. وعندما سيطر المأمون على الخلافة توجّه إلى إخضاع الخصوم والقضاء على المعارضين لملكه وسلطانه ثمّ توجّه إلى مَن يعتبره الخطر على خلافَته ومُلكه ألا وهم أهل البيت عليهم السلام أصحاب الحقّ الشرعيين، فأراد أوّل الأمر أن يستميلهم إلى جانبه لكثرة أتباعهم وما لهم من مقام في قلوب المؤمنين، خاصّة وأنّ الظروف لا تسمّح بالمواجهة على أكثر من جبهة فاختار التودّد لهم وأن لا يسير بسيرة أبيه مع أهل البيت للبِّك، فرفع عنهم وعن أشياعهم التتبّع وردّ لهم أموالهم وأمر الخطباء ان يقدّموا ذكر على الله على سائر الأصحاب لأنَّه أفضلهم، كما وأجبرُ الإمام الرضاييُ على القبول بولاية العهد وهدّده بالقتل إنْ رفض.

حينها حضر الإمام الرضائي إلى خراسان بنفسه فقط ولم يحضر معه الامام الجواد الم تحبيداً له عن أعين السلطة، فبقى في المدينة بعيداً عن أبيه الإمام الرضاهيِّ. لَّذَا، لَّم يذكر المؤرِّخون الكثير عن حياته مع أبيهﷺ سوى ما ورد فى الفترة البسيطة بعد ولادته.

■ إمامة الإمام الجوادك

تحمّل الإمام الجواديي أعباء الإمامة بعد شهادة أبيه الرضاهي وله من العمر سبع سنوات، قضى أغلبها بعيداً عن أبيه ﴿ لضرورات أمنيّة استدعتها سياسة حفظ الإمام الجواديي. إلَّا أنَّ

الروايات التي وردت عن الإمام الرضايي في تعيين ولده الجوادي لم تترك مجالاً للشكّ فيها.ّ فقد روى عن الإمام الرضائي قوله: "(...) هذا أبو جعفر قد أجلستُه مجلسى وصيّرتُه مكانى، وِقَالَ ﴿ إِنَّا أَهُلَّ بِيتَ يَتُواَّرُتُ أَصَاغُرُنَا عَنَّ أكابرنا القذّة بالقدَّة".

المشكِّكون في إمامته الله إنَّ سياسة التشكيك في إمامة كل إمام من أئمة أهل البيت الملك عند تولّيه الإمامة أمر معتمد من أصحاب الأغراض الشخصيّة ومن السلطة الحاكمة. ولعلّ من أصعب الامتحانات ما مرّ به الشيعة في امتحان تثبيت إمامة الإمام الرضائي حيث استشهد الإمام الكاظم في السجن مما سهّل على المنكرين أن ينكروا تعيين الإمام الكاظم لولَّده الامام الرضاهي، مضافأ إلى إنكار عدد من أصحاب الإمام الكاظم الله لإمامته الله وكذلك عدد من أهل بيته وأقربائه، إلَّا أن الله سبحانه وتعالى أظهر الحق على يديه وتيقّن الشيعة بإمامته.

وهذا عين ما حصل من قبل المغرضين بحقّ إمامة الإمام الجواديي حيث استغلوا بدايةً بُعد الإمام الرضائي عن ولده الجوادييكما استغلوا شهادة الإمام الرضايي لاستهداف إمامة الجوادي ونلفت النظر إلى بعض الإشكاليات التي ركّز عليها القوم:

١. إشكاليّة صغر السن:

وهذا الأمر أثار ضجّة كبيرة في أوساط الموالين والمعادين وأعاد فتح باب إمامة الإمام الرضايي والتشكيك في صوابيّة قراره بتعيين ولده من بعده، ممّا حداً بالإمام الرضاهي إلى أن يردّ على هذه الهجمة ويؤكِّد على أنّ التعيين إلهيّ، والأمر لله سبحانه، وهكذا جرَت إرادته من قبل في العديد من أنبيائه.

روي عن صفوان بن يحيى قال: قلت للرضاهي: "قد كُنّا نسألك قبل أن يهّب الِله لك أبا جعفر فكنت تقول: يهب الله لى غلاماً، وقد وهب الله لك، فأقرّ عيوننا، فلا أرانًا الله يومك، فإنْ كان كون فإلى مَنْ؟ فأشار بيده إلى أبي جعفريه وهو قائم بين يديه، فقلت: جعلت فداكَ وهذا ابن ثلاث سنين، فقال على: وما يضرّه من ذلك فقد قام

عيسى بالحجة وهو أقلّ من ثلاث سنين" وقد ذكر الكلينى في الكافي احتجاج الإمام الرضائيُّ على إمآمة الجواديُّ مع صغر سنه باستخلاف نبى الله داودﷺ لسليمان وهو صبى يرعى الغنّم فأنكر ذلك عبّاد بني إسرائيل

وقد وصل الاعتراض والتشكيك إلى

نفس الأصحاب حتى سأل أحدهم الإمام الجوادﷺ فقال: "يا سيدى إنّ الناس ينكرون عليك حداثة سنك، فقال ﴿ وما ينكرون من ذلك قول الله عزَّ وجلَّ، لِقد قال الله عزَّ وجلُّ لنبيه ﷺ: ﴿ قُلْ هَٰذِهِ سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَيَا وَمَن اتَّبَعَنِي} ﴿ (يُوسف: ١٠٨)، فوالله ما تبعه إلَّا على وله تسع سنين وأنا ابن تسع سنين".

٢. إشكاليّة لون البشرة: وهنا تبرز دناءة القوم بتشكيكهم في نسب الإمام الجوادية، حيث إنّه الله كان شديد الأدمة؛ اى السمرة، فاستغل المنكرون هذا الأمر واشاعوا التشكيك بين الناس في المدينة خصوصاً بعد بقائهﷺ في مكّة وانتقاّل الإمام الرضاسي إلى خراسان فآزداد الضغط عليه، إلى درجة تجرّأ القوم وعرضوه على القافّة وهم أصحاب الخبرة في معرفة نسب الشخص، وكان له ﷺ من العمر حينها خمس وعشرون شهراً، فلمّا نظروا إلى وجهه الشريف خرّوا لوجوههم سجّداً ثم قاموا وقالوا: يا ويحكم أمثل هذا الكوكب الدرَّىّ والنور الزاهر تَعرِضون على مثلنا، وهذا والله آلحسب الزكى والنسب المهذّب الطاهر ولُدتُه النجوم الزواهر والأرحام الطواهر والله ما هو إلا من ذريّة النبي ﷺ وأمير المؤمنين ﷺ.

عندها نطق الإمام الجواديي بلسان أرهف من السيف وقال: "الحمد لله الذي خلَّقنَّا من نوره، واصطفانا من بريّته، وجعلنا أمناء على خَلْقه ووحيه، أيّها الناس، أنا محمد بن على الرضا ابن موسى الكاظم ابن جعفر الصادق ابن محمد الباقر ابن على سيد الساجدين ابن الحسين الشهيد بن أمير المؤمنين على بن أبي طالب ابن فاطمة الزهراء بنت محمدﷺ أجمعين، أفي مثلي يُشَكِّ؟ وعلى الله تِبارك وتعالى وجدّى محمد المصطفى يفترى وأعرض على القافّة؟ إنَّى والله لأعلم ما في سرائرهم وخواطرهم وإنَّي لأعلم الناس أجمعين بما هم إليه صائرون أقوّل حقّاً، وأظهر صدقاً علماً قد نبّاه الله تبارك وتعالى قبل الخلق اجمعين وبعد بناء السماوات والأرضين. وايم الله، لولا تظاهر الباطل علينا، وغواية ذريّة الكفر وتوثّب أهل الشرك والشكّ والشقاق علينا، لقلت قولاً يعجب منه الأولون والآخرون، ثمّ وضع يدّه على فيه وقال: يا محمد، اصمت كما صمت أباؤك، واصبر كما صبر أولو العزم

يوعدون لم يلبثوا إلا ساعة من نهار بلاغ فهل يهلك إلا القوم الفاسقون. ثم أتى إلى رجل بجانبه فقبض على يده، فما

من الرسل ولا تستعجل لهم كأنَّهم يوم يرون ما

زال یمشی یتخطّی رقاب الناس وهم یفرجون له، قال: قَرأيت مِشيخة أجلّائهم ينظرون إليه ويقولون: ﴿اللَّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ} -فسألت عنهم، فقيل هؤلاء قوم من بني هاشم من أولاد عبد المطلب. فبلغ أمر العَرض هذا الإمام الرضائية وما حصل فيه وهو في خراسان فِقال إللهُ: الحمد لله الذي جعل في ابني محمد

واللطيف في إشارة الإمام الرضائي لنفس الحرب التى مارسها المشكّكون في حقّ إبراهيم ابن ّالنبى محمدﷺ من زوجته ماريّا القبطية حيث كان لونه يميل إلى السمرة الحادة فبدأ المشكّكون ببثّ سمومهم في المجتمع الإسلامىّ فنصَر الله تعالى نبيّه عليهم وألقمهم حجراً وأبطل خبثهم، فكان ما حصل مع الإمام ومن الواضح أنّ أمّ الإمام الجوادي هي من أهل بيت ماريا القبطيّة زوجة النبيﷺ وأنّ أهل النوبة في مصر لهم السمرة الحادة كلون طبيعيّ لبشرتهم، والخال أحد الضجيعين، وإنّ العرق لدسّاس، فمن الطبيعيّ جداً أن يشبه الولد أخواله، ولكنّ المغرضين دآئماً يقلّبون الحقائق ويزرعون الشكِّ إلَّا أنّ كيد الشيطان كان ضعيفا.

■ إبطال التشكيك في الكرامات الرضائية من خلال الكرامات التي ظهرت على يديه، وهو عين ما حصل مع الإمام الجوادﷺحيث ظهر على يديه من الكرامات ما جعل القوم يتيقّنون بإمامته فتطمئنٌ قلوب

كانت إمامة الإمام الجواديي الإمام التاسع من أئمّة أهل البيت ليَكُ كالشمس الساطعة في سماء زمن التخلف والرجعية واجتماع الناس على الباطل وتخاذلهم عن الحقّ حتّى قضى سلام الله عليه في السادس مِن ذي الحجة عام ٢٢٠هـ

المصدر: بقية الله

اسوة برسول اللهﷺ وابنه إبراهيم

كان باب إبطال التشكيك في إمامة الإمام الموالين ويُقطع بها ألسنة المعادين المعاندين.

فقد روى أحد الأصحاب: "مضى أبو الحسن الرضا ولى عليه أربعة آلاف درهم، ولم يعرفها غيرى وغيَّره فأرسل إلىّ أبو جعفر: "إذا كان في غد فَأُتني"، فأتيته في الَّغد، فقال لي: "مضى أبوَّ الحسن ولكِ عليه أربعة آلاف درهم" فقلت: نعم، فرفع المصلَّى الذي كان تحته، فإذا تحته دنانير فدفعها إلىّ، وكان قيمتها في الوقت أربعة آلاف درهم". وغيرها كثير من الروايات المذكورة في الكتب لا يتّسع المقام لذكرها.

شهيداً مظلوماً محتسباً.

شهد العالم الإسلامي في القرن العشرين - مقالة حراكًا فكريًا فريدًا تمثُّل بٱنفتاح المؤسسات الحوزوية على أنظومات الفكر المناوئ – الغربى منه أو العربي – وقد كان هذا الانفتاح أثرًا طبيعيًا لاجتياح بعض المدارس المادية واللادينية للساحة الفكرية في بلاد المسلمين، نتيجة إرهاصات سياسية تاريخية لا مجال لبسطها، حيث كان لهذا التحول آثاره الهادمة لبنية المجتمع الإسلامي، فتنطّح إذ ذاك بعض أساتذة الحوزات العلمية للدفاع عن تعاليم الدين ومواجهة الطروحات النظرية لتلك المدارس. وقد لزم فى هذا المسعى ان يتمسك روّاد هذا الحراك بخلفيات التأصيل الفكرى التي توفرها الحوزة من جهة، وبميسم الاجتهآد الفكّري الذي يتخطى السائد من المعالجة ويفتح للعاقلة آفاقًا علميةً جديدة من جهة أخرى، بحيث يضحي المفكر متوفّرًا علّى دافع الخوض في حِقول وميادين جديدة ولكن برؤية ونفس اصيل

ولكن مساعي هذه الزمرة لم تنجُ من نقودات علماء الداخل، وبالداخل أعنى المنظومة الإسلامية، لأنه إن كان من خطير آلادّعاء القول إن ارتكان الفلسفة إلى مقولات الدين – أي دين كان – هو عامل إقصاء لحيوية تلك الفلسفة وتحديدٍ لمدياتها الغائية في استقراء الوجود، فإن الأخطر منه ادّعاء أن الفلسفة ومطالبها علوم غريبة عن الدين، مشوهة لصورته وحقيقته، نازعة سمة القداسة والإلهية عنه. وهذان تياران كان على اصحاب التوجه المذكور التصدى لهما. ولإن كنا سنخوض في مسعًى استشرافيّ لأهم أعلام هذا الحراك، فإننا سنجد العلامة الطباطبائي على رأس قائمة أولئك العلماء، لما اضطلع به منّ

# مطالعة موجزة في فكر العلامة الطباطبائي

الشيخ حسين السعلوك

🚣 الأبحاث و المقالات المنشورة لا تعبر عن رأى «الآفاق» بالضرورة، بل تعبر عن رأى أصحابها

دور مركزي في ذاك السياق. فقد خرج الرجل في عصر كانتّ الفلّسفة تنحو فيه نحو عملية بتر لكلّ ما هو ديني فيها، لا سيما في العالم الإسلامي، والحوزات تنحو نحو إقصاء لكل مشتغل او مهتم بالفلسفة، فخرج إذ ذاك ليعيد نسج خارطة العقل الإسلامي والفلسفي على حد سواء، مثبتًا – أو سِاعيًا إليه بالحد الأدنى – أن الفلسفة لا يمكن أن تحاكى واقعًا تُغيّبُ منه عالم ما وراء الطبيعة، وما يتعلق به من مقولات الغيب والإلهام والشهود وغيرها، ومثبتًا من جهة اخرى ان الفهم الديني الحقيقي لا يمكن أن يصبح منتجًا حقيقةً ومعايشًا لهواجس العاقلة الإنسانية المتأخرة ما لم يكن على اضطلاع بمقولات الفلسفة، باسطًا لوجهته فيها، ليعيد بذلك إرساء لُحمة بين هذين

إلا أن حصر الجهد المعرفي للعلَّامة بهذا الحقل قد يكون من الإجحاف بمكان، حيث إن مساحة عمل الرجل تتخطى مجرد دور المدافع في إزاء الطرّوحات الهجينة، فقد كان له دور ريادي في التأسيس لإعادة تشكيل الرؤية الإسلامية حول الله والإنسان والعالم، وذلك عبر إسهاماته التي قدَّمها في سائر مجالات العلوم الدينية والعقلية، وإنجازاته التى يشهد له بها كل مطّلع؛ فقد ارسى – رحمه الله – منهجًا مستحدثًا في تفسير القرآن،

يعتمد آيات القرآن نفسها منطلقًا لتفسير سائر النص القرآنى؛ كما وسعى إلى إعادة تقديم النظام الفلسفى لملاً صدرا بمرتكزات جديدة، مضيفًا إليه بعض الإبداعات الجديدة كبحثه حول الإدراكات الاعتبارية، وطروحاته في نظرية المعرفة، وغيرها؛ كما وعمل على صّياغة نسق عقائدي مواده اليقينيات من القضايا وعناصر هيئتة الاستدلال بالتلازم؛ كما وقدم بحوثًا في العرفان والولاية يقع الإنسان فيها اصلا موضوعيًا يُلحظ في سياق علاقته بالمطلق؛ ذاك كله مضافًا إلى مبأحثه في التاريخ والسيرة. وبذلك، فقد كان لهذا العالم قدم السبق على سائر علماء عصره، وهذا مردّه إلى ما توفرت

سمات تلك الشخصية: أولًا بالموسوعية والشمولية: حيث كان ضليعًا فى الفلسفة والعقائد طويل باع في الفقه والأصول والحديث متمرّسًا في علوم القران والتفسير محيطًا بحقول السيرةُ والتأريخ، إلى غير ذلك من المجالات.

ثانيًا اتّمست شخصيته بالعمق والغزارة: حيث كان فى كل واحد من تلك المجالات عميق التناول غزير الطرح، يقف على دقائق القضايا ويسائل المركوز فيها فلا يتلهى بالسطحى منها

عليه منظومته الفكرية من مميزات فريدة. فمن



مغمضًا عينه عن لبها وأسِّها.

ثالثًا اتّسمت شخصيته بالجدة والريادة: حيث كان في كل القضايا العلمية رائدًا في طرح الجديد الذي يفتح آفاق الفكر على موضّوعات مفصلية لم يكن قد سبق الخوض في طرحها. رابعًا واتَّسمت بمسيم الإحيائية لمفهوم الأصالة الإنسانية: حيث جُعل الإنسان في فلسفة الطباطبائى وفكره أصلًا ترتكز علية فروع المطالب وبلتحاظه ترتسم الأفكار وتخاض

خامسًا واتّسمت بالواقعية الموضوعية: حيث استندت معظم استدلالاته الفلسفية أو العقائدية أو غيرها على أصول موضوعية هى القضايا

وبهذا فإن طروحات الطباطبائى موافقة لما بإزائها في الخارج، أي مطابقة للواقع ونفس الأمر، سوآء كان الواقع خارجًا أو ذهنًا أو شيئًا

المصدر: المعارف الحكمية

### القوة لا تُقاس بردّ الأفعال! الشخص الراقى لا ينخفض إلى مستوى من

• السنة الثالثة

•الإثنين ٢٨ ذيالقعده ١٤٤٦ هـ.ق

Ofogh-e Hawzah Weekly

• رئيس التحرير: على رضا مكتب دار بمساعدة الهيئة التحريرية

• تصميم: مرتضى حيدري آهنگري • مسئول الطبع: مصطفى اويسى • طباعة: صميم ۲۱ ۲۴۵ ۳۳۷۲۵ + ۹

•قصيدة للدكتور الشيخ احمد الوائلي

في رثاء الامام محمد الجواديي

ومُلْ الى الكرخ وانظرْ قبةً سمقتْ

تجاذبتها الثريا فهى شماءً

وحيِّ فيها جواداً من اناملهِ

سحابةُ الفضل والانعامِ وكفاءُ

يابن البتول وحسبى من مفاخرها

بانها في مجال المجد زهراءً

كم رام منك بنو العباس ما عجزوا

عنهُ وفى فشل من خزيهم باءووا

جاؤوا و(يحيى) وحشدٍ من مسائلهِ

فرحتَ توسعهم شرحاً لما جاؤوا

حتى اذا وهنوا القيتَ مسألةً

كل المفوه عنها فهو فأفاءُ

وعند قطع يمين السارق اختلفوا

فكان منكَ برغم القومِ افتاءُ

هو الصواب ووحى الله مدركه

لدى ابى الصلت منها ثم انباءً

يانفحة الروض في ريا شمائلهِ

وطلعة البدر حيث البدر وضاءً

وعبقة من اريج المجد انجبها

(محمد) و(على) فهى اشذاءُ

وخفقة النور من اشعاع (فاطمةٍ)

تحدرت فهى اشعاع ولألاءُ

ياليتَ كفاً سقتك السم واهتصرت

نامى شبيبتكَ الفينان اشلاءُ

تحشُ منك نياط القلب ناطقةً

من السموم ويبرى جسمكَ الداءُ

ملقىً على السطح لم يحضرك من احدٍ

تُصارعُ الموت لا ظلٌّ ولا ماءُ

حتى قضيتَ برغم المجد منفردا

لم يكتنفكَ احباءً واولادُ

نصبحة نفسية

شعر وقصيدة

• هاتف: ۳۸م ۳۲۹۰ ۲۵ ۹۸+ • فاکس: ۳۲۹۰۱۵۲۳ ۲۵ ۹۸+

• العنوان: قم، شارع جمهوري إسلامي، زقاق ٢، رقم ١٥ . الموقع: www.ofoghhawzah.ir • البريد الالكترونى: info@ofoghhawzah.ir

• مركز إدارة الحوزات العلمية

يحــاول جـرّه إلــّى الوحــل، لا يســتهلك وقته في التفاعل مع السفاسفة، ولا يسمح لأحد أن يسربله طاقتـه أو يلـوّث يومـه القوة الحقيقيـة ليسـت في الصـراخ أو الانتقام، بل في الصمت الواثق حين يعجز الآخرون

عن فهمك، وفي الابتسامة الهادئة التي تذوب بها أحقادهم أن ترفعك أخلاقك عن الدنايا نصر. أن تعفو حين تقدر على الانتقام بطولة.

أن تترك الجاهل في دوامته حكمة. لا تمنح أيّاً كان مفتاح مزاجك.. فبعض النفوس لا تستحق حتى ضغط زرّ في حياتك



# نرحب بآراء القراء الأعزاء عبر البريد الالكتروني التالي

Alafagh1444 @gmail.com