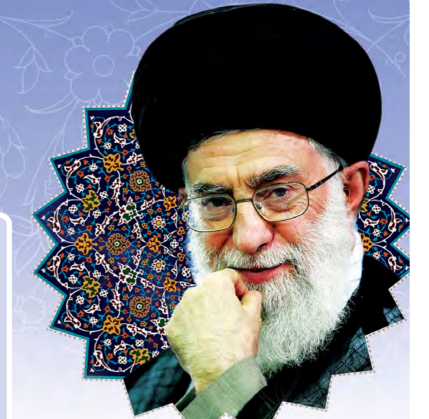


جلد:اا ☆شاره نمبر:۲۷ ☆ تاریخ:۸جولائی تا ۱۲ جولائی ۲۰۲۵ بمطابق ۱۲ محرم الحرام تا ۱۸ محرم الحرام ۲۳۷اه ☆صفحات:۳۰









## عاشورا كا پيغام: انصاف، آزادي اور انساني عظمت كي راه

نئی دہلی اولی فتیہ اور افتلاب اسلامی ایر ان کے رہبر اعلیٰ حضرت آیت اللہ العظمی سید علی خامنہ ای (مد خلد العالیہ) کے ہندوستان کیلئے خصوصی غائندہ آیت اللهٔ حاج عبد الجید حکیم الہی کا محرم الحرام کے سلسلے میں خصوصی ثنارہ کیلئے پیغام کااردو ترجمہ ولایت ٹائمز کے قارئین کی خدمت میں پیش ہے: لبم اللہ الرحمن الرحیم

> قال الإمام الحسين عليه السلام: "إن لم يكن دين فكونوا أحراراً في دنيا كم" ترجمه: اگرتمهارا كوئي دين نهيس تو كم از كم اپني دنياميس آزاد انسان بن كرجيو!

ماہ محرم، گریہ زاری و آگاہی کا مہینہ ہے، انسانی ضمیر کی بیداری اور حمینی آفاقی اقدار سے تجدید عمد کا مہینہ ہے۔ ماثوراصرف ایک تاریخی واقعہ نہیں، بلد ایک زندہ حقیقت ہے جوہر دور میں انسانی ضمیر کو جگاتی رہی ہے۔ بدایک ایسی حقیقت ہے جو بشریت کو آزادی، عزت اور استفامت کادرس دیتی ہے۔ کر بلاکی جنگ حق وباطل کے در میان معر کہ تھا؛ جال مظلومیت نے انسانی عظمت کاسب سے در خشدہ منظر پیش کیا۔ ایثار، آزادی، استفامت اور ذمہ داری و فرض شناس جیسے اوصاف مذصرف تاریخ کے اوراق پر بلکہ دنیا کے تام آزاد پند انسانول کے دلوں میں نقش و ثابت ہوگئے۔

عاثوراکا پیغام ظلم اور ناانصافی کے خلاف قیام کاحیات بخش پیغام ہے؛ یہ ایک عالمی پیغام ہے ان سب انسانوں کے لیے جو انصاف، آزادی اور انسانی عظمت کے متلاثی ہیں۔ امام حمین ٹے اپنے قیام کے ذریعے انسانیت کو میسبق سمحایا کہ انحراف، فساد اور استبداد کے خلاف خاموثی اختیار کرنا گناہ اور ہے جبکہ باعزت انسانی زندگی کاقیام حریت ہونے پر ہی استوار ہے۔

ر ہبر معظم انقلاب اسلامی حضرت آیت اللهٔ العظمی امام سید علی خامنه ای (مد خله العالی) بجاطور پر فرماتے ہیں: ہیں:

"ماثورا کی تحریک ہر دور اور ہر نسل کے لیے ایک مکتب اور در سگاہ کی حیثیت رکھتاہے۔"

## عائده ولى فتيه بهند آيت الله حكيم الهي

اس مناسبت سے اور ایام عزائے سدالشہداءً کی آمد پر "ولایت ٹائمز" کے معزز محقین اور دانثورول کی خدمت میں عاثورائی ثقافت کی تروج کے لیے چند نکات پیش خدمت ہیں:

- ✓ ہندوستان میں موجود باصلاحیت اور معزز علماء، محققین اور دانثوروں پر ایک اہم ذمہ داری عائد بوتی ہے کہ وہ عاثورا کے عالمی پیغام کو بہتر اور حقیقی شکل میں بیان کریں خصوصاً ایسے معاشر سے میں جہال عثق ِ حسین مُذبِی سرحدول سے ماورا ہو چکا ہے۔ یہ ذمہ داری پہلے سے زیادہ سنگین اور کافی مہم ہے۔
- ✓ علا قائی زبانوں جیسے اردو، عربی، اگریزی اور ہندی میں عاثورا کے پیغام کو علمی، منطقی اور صحیح انداز میں پیش کرناضروری ہے تاکہ بین الثقافتی اور بین المذاہب گفتگو کو فروغ دیا جاسکے اور عدل، ایثار اور کرامت انسانی جیسے مشتر کہ انسانی اقد ارکی بهتر تفہیم حاصل کی جاسکے۔
- ی شیعہ اور بر صغیر کے معلم معاشر سے کی شناخت سازی میں واقعۃ عاثورا کے کردار پر کی گئی
   میدانی و علمی تحقیق، ثقافت، آزاد گی و ایثار کے تخظ و ارتفاء کی جانب اسٹر یجبک ) حکمت علمی )
   ایک علی قدم ہے۔
- حینی تعیات کی روشی میں سماجی عدل وانصاف، سیای اقدار اور وحدتِ امت جیسے موضوعات کی تجدید فهم کے لیے عوزاتِ علمیہ، یو نیور سٹیول اور تحقیقی مر اکز کے مابین علمی تعاون کا فروغ ایک ناگزیر تقاضا ہے۔
- ✓ نئی نسل کے ایسے متعہد اور تخیقی مفکرین کی تربیت سازی جو عاثورا کے پیغام کو عصرِ عاضر کے تقاضول اور مختلف زبانول میں بیان کر کے اسے آئندہ نسلول تک منتقل کر سکیں، عصر حاضر کے اخلاقی وانسانی بحرانول کے دور میں اہم ترین لقافتی ذمہ داریوں میں ثماریوتی ہے۔

آج کی دنیاجهال تعصّب، انسانی و قار کی پامالی، جنگ، فتنه و فساد اور اخلاقی انحطاط کاشکار ہے، وہال پیغام عاثوراایک عالم گیرصد ائے بید اری کے بطور انسان کو حق کی تلاش،انصاف کی جتجو، خظ حریت اور انسانی سعادت کی بازیافت کی طرف دعوت دیتی ہے۔

واقعہ ماثورا ہیں یہ درس دیتا ہے کہ ظلم کے خلاف بیداری، شعور اور انتقامت ہی انسان کو عزت و کامیابی کی منزل تک پہنچاتی ہے۔

میں 'ولایت ٹائز' کے معزز ادارے، پالنصوص اس کے فاضل محقین اور قابل قدر مصنّفین کی علمی، ثقافتی اور میڈیا خدمات پر دلی تحسین پیش کر تا ہوں۔ میری دعا اور امید ہے کہ یہ باو قار ادارہ آئندہ بھی ثقافت عاثورا کی نتیین، معارفِ اٹل بیت علیهم السلام کے فروغ اور اسلام بیداری و دینی عقلانیت کی اشاعت کے میدان میں مؤثر، متحرک اور باعثِ الهام بنارہے۔

والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته







یہ انتہائی مسرت کی بات ہے کہ "ولایت ٹائمز" اپنی سابقہ روش روایت کو ہر قرار رکھتے ہوئے امسال بھی نہ صرف تاریخ اسلام بلکہ تاریخ انسانیت کے انتہائی المناک اور نوئین سانحہ واقعہ کر بلا کے متعلق سے ایک خصوصی ثمارہ شائع کر رہاہے۔ دراصل سانحہ کر بلا اپنے اندر ایک الیا افتلاب آفرین اور حیات انگیز پیغام رکھتا ہے جو ہر دور کے لوگول کیلئے متعل راہ ہے۔

حضرت امام عالی مقام سد ناحسین أور آپ کے جانثار رفقائے کر ام نے الاہیری میں میدان کرب و بلامیں یزید کے قلم و جبر، مطلق العنانیت اور بے راہ روی کجناف جو بے مثال قربانی پیش کی حقیقت یہ ہے کہ اس سے اسلام کے آقاتی، انسانی اور عالمی قدرول کو حیات جاودانی ملی۔

نوامہ ربول مقبول پیغمبر آخرالزمان حضرت مجمع مصطفیٰ مٹاٹیائیا نے بے سروسامانی کے مالم میں اسلامی تعیمات کومہ نظرر کھ کرطاغوت اور آمریت

کولکارنے کی کو سے ش کی تھی اور بلاشہ وہ اس میں کامیاب رہے۔
میں محبتا ہول کہ عصر حاضر میں معلم امد اور عالم اسلام کو جن مصائب،
مشکلات اور چلینجز کا سامناہے اور ہم دیکھ رہے ہیں کہ آج بھی دنیا
کے مختلف خطول خاص طور پر غزہ اور دیگر علاقوں میں لے گناہول
اور مظومول کا نون بڑی لے در دی سے ہمایا جارہا ہے لیکن افوس
کا مقام ہے کہ مسلمان اور خاص طور پر مسلم قیادت اس غیر انسانی
کا مقام ہے کہ مسلمان اور خاص طور پر مسلم قیادت اس غیر انسانی
سے بڑی وجہ یہ ہے کہ ہم نے پیغمبر اسلام کا فیائی اور ان کے نواسہ
صرح دیت بڑی وجہ یہ ہے کہ ہم نے پیغمبر اسلام کا فیائی اور ان کے نواسہ
صرح دیت جانے کی تعیمات کو فراموش کر دیا ہے جس کی وجہ سے
دلت اور ادبار جیسے بھارا مقدر بن چاہے۔

میں سمجتا ہوں اور میرایہ کامل لقین ہے کہ اگر آج بھی میلم امرا پی شاندر فقہ کو بحال کرنے کی خواہشمند ہے تو دین اسلام کی آفاقی تعیمات

کو اپنائے بغیر کوئی چارہ کار نہیں ہے۔

میری دعاہے کہ نواسہ ریول ٹائٹیائی کے صدقے اللہ تبارک و تعالی
اس امت کی زبوحالی پر رخم فرمائے اور ولایت ٹائمزنے محرم الحرام
کے سلطے میں خصوصی محرم نمبر ۲۷ مارھ شائع کرنے کا عزم کیا
ہے اس کے ذریعہ اور اس میں شامل مضامین، مقالات اور پیغامات
کے توسط سے خوابیدہ ذہنول کو بیدار کرنے کا ایک موثر ذریعہ ثابت
ہوسکے۔ آمین

ولایت ٹائمز کے علے اور جملہ اراکین کو دلی تہنیت اور مبار کباد ۔ والسلام

نیک نواهشات کے ساتھ

محرعم فاروق میرواعظ کثمیروصد رمتحده مجلس علماء جمول و کثمیر

## اورشادت عاشورا: آئينه عدل، تقوى اورشهادت



#### اے دلول میں نورِ محمدی حالتٰ آباز کھنے والو!

### ع جة الاسلام والمسلمين آغاسيد حن موسوي صفوي

کر بلا تاریخ کی کوئی گزری ہوئی ساعت نہیں، بلکہ ازل سے ابد تک
پھیلا ہواوہ ابدی کھے ہے، جوہر باطل کے ایوان کو بلاکر رکھ دیتا ہے، اور
ہر صاحبِ ضمیر کو چیلناڑ کر اٹھا تا ہے۔ کر بلافتھ ریت پر بہا ہوا خون
نہیں، بلکہ وہ جالیاتی و معنوی فریاد ہے جو صدافت کو قالب جال عطا
کرتی ہے، اور انسان کواس کے حقیقی مقام عبدیت کا شعور بخشی ہے۔
حضرت سیدائشمداء امام حمین بن علی علیہ آلاف التحیة والثناء نے
ظلم کے خلاف جو قیام کیا، وہ محض ایک سیای احتجاج نہ تھا بلکہ وہ توحید
خبر کی سب سے بلند ممثیل تھی۔ اُنہوں نے دنیا کو دکھا دیا کہ
مدل وہ صفت خداوندی ہے جس کے لیے جان دینا زندگی سے
عدل وہ صفت خداوندی ہے جس کے لیے جان دینا زندگی سے

بہتر ہے، اور سر کٹانا، سر جھانے سے ہر تر ہے۔ امام حمین ٹنے کر ہلاکے بتتے ہوئے افق پر جو شمع روش کی، وہ فقط ظالم وقت کے خلاف ایک مثعل مذتھی، بلکہ انسان کی فطرتِ ناطقہ کو جگا دینے والی صدائے ازلی تھی۔ الی صدا جو بتاتی ہے کہ عدل فقط قانون سے نہیں، بلکہ قربانی،

الی صدا جو بتاتی ہے کہ عدل فظ قانون سے نہیں، بلکہ قربانی، بھیرت، صبر اور صداقت سے جنم لیتا ہے۔

حسین کاقیام ہیں یہ بق دیتاہے کہ عدل ایک فطری مطالبہ نہیں، ایک مقد س فرلینہ ہے۔ یہ فرلینہ فقط قلم سے نہیں، خنجر کی دھار، پیاس کی شدت، اور معصوم پچول کی قربانی سے مکمل ہو تاہے۔

#### اے الل ایان!

آج جب دنیا کی فضائلم کی صداؤل سے گونج رہی ہے اور ہریزید کی فکر نئے چرول میں ڈھل کر ابھرتی ہے تو تیں دوبارہ حسین ٹیننے کی ضرورت ہے۔ فکر میں، فیم میں، اور فریاد میں۔

کر ہلائیں دعوت دیتی ہے کہ ہم اپنے وجود کو ایک ایسا آئینہ بنائیں جس میں عدل کی چک یو، تقویٰ کی خو شو یو،اور شمادت کارنگ یو۔

یں وہ امت بننا ہو گا ہو فقط محرّم میں آنو نہ بہائے ، بلکہ ہر کھے میں اپنے وجود سے ظالم پر بحت قائم کر ہے۔ ای میں بھاری نجات ہے اور یبی نوای ریول (ص) امام حسین گاپیغام ہے۔

والسلام على من اتبع المدى

صدرالجمن شرعی شیعیان جمول و کشمیر ،دارالمصطفیٰ شریعت آبادبهٔ گام





# حضرت عباس کی زندگی اور کردار کے قیام میں آل کا کردار

## ک آیت اللهٔ علیرضااعرافی

املامی جمہوریہ ایران کے قام حوزات علمیہ کے سربراہ ، معبس خبرگان رہبری کے نائب رئیس اور شہر مقدس قم کے امام جمعہ آیت اللہ علیرضا اعرافی کے مخرم خصوصی شارہ کے حوالے پیغام کا اردو منت بینام کا اردو بینام کا مردو بینام کی خدمت بینائی بیش ہے:

حضرت الوالفضل العباسٌ میدان کربلامیں امام حمین ؓ کے حلدار اور سپاہ کے سون تھے، ای لیے اُن کی زندگی اور کردار کامطالعہ ایک خاص اجمیت کاحامل ہے۔

ا. حنرت عباسٌ کی ولادت اور ابتدائی زندگی

مختلف اقوال کی بنا پر حضرت عباس کی ولادت ۲ شعبان کو من ۲۴ سے ۲۶ ہجری کے در میان ہوئی۔ تاہم من ۲۶ ہجری کا قول زیادہ مقبر مجھا جاتا ہے۔ اس لحاظ سے واقعہ کر ہلاکے وقت حضرت عباس کی عمر تقریباً ۳۵ سال شھی۔

نام «عباس» کے معنی کے بارے میں مختلف اقوال مو بود ہیں۔ بعض کے مطابق «عباس» جنگل کے شیر کے معنی میں آتا ہے،ای لیے حضرت کو «شیر غصبناک» کے لقب سے بھی یاد کیا جاتا ہے۔ لغت کی مشہور کتاب «منتی الأرب» کے مؤلف کے مطابق، «عباس» صیغهٔ مبالغہ ہے اور یہ نام ان کی بے مثال شجاعت اور بیت کا آئینہ دار ہے۔

۲. حنرت عباسٌ کی نمایاں خصوصیات

حضرت عباسؑ کے چند مشہور القاب «ابوالفضل »، «ابوالقربہ »اور «قمر بنی ہاشم » ہیں۔ ان کی شخصیت بے شار ممتاز اوصاف کی حامل تھی، جن میں سے چند کاذ کر ذیل میں کیاجار ہاہے:

الف) حنرت عباس کے ظاہری اوصاف

حضرت عباسٌ عنیر معمولی حن و جال کے حامل تھے،ای لیے انہیں «قمر بنی ہاشم» (بنی ہاشم کا چاند) کہاجاتا ہے۔ مشہور مؤرخ ابوالفرح اصفهانی نے کتاب «مقاتل الطالبیین» میں کھا ہے: «عباس بن علی ایک نهایت خولصورت اور حمین و جمیل انسان تھے… لوگ انہیں اقمر بنی ہاشم دکھتے تھے،اور وہ روز عاشورا امام حمین کے لشکر کے علمبردار تھے۔» ا

ب) حضرت عباسٌ كادر جدايان اور جهاد

حضرت عباس کی شخصیت کو بہتر جاننے کے لیے معصوماین کے فراماین سب سے بہتر ذریعہ ہیں۔ امام زین العابدین فرماتے ہیں:

رَحِمَ اللهُ عَمِى الْعَبَّاسَ فَلَقَدْ آثَرَ وأَبْلى وفَدى أَخاهُ بِنَفْسِهِ حَتَّى قُطِعَتْ يداهُ فَأَبْدَلَهُ الله عَزَّوَجَلَّ مِنْهُما جِناحَين يطيرُ بِهِما مَعَ الْمَلاثِكةِ في الْجَنَّةِ كما جُعِلَ لِجَعْفَرِ بْنِ ابيطالب (ع)؛ وَإِنّ لِلْعَبَّاسِ عِنْدَ اللهُ تَبارَك وَتَعالى مَنْزِلَةٌ يغبِطَهُ بِها جَميعَ الشُّهدَاءِ يـوْمَ القِيامَةِ ٢

«خدامیرے چچاعباسؑ پر رحمت فرمائے،انہوں نے ایثار کامظاہرہ کیا، آزمائثوں میں کامیاب ہوئے اور اپنے بھائی پر اپنی جان قربان کر دی، یماں تک کہ اُن کے دونوں بازوقلم کر دیے گئے؛ تو خداوند متعال نے اُنہیں اُن ہاتھوں کے بدلے میں دو پر ول سے نوازاجن کے ذریعے وہ جنت میں فرشوں کے ساتھ پر واز کرتے ہیں، جیسے جعفر طیاڑ کو دو پر عطاکیے گئے تھے۔ عباسؑ کے لیے اللہ کے نزدیک ایسی بلند منزلت ہے کہ تمام شداء قیامت کے دن اُن پر رشک کریں گے۔ »

ا. الوالفرج اصفهانی، ترجمه مقاتل الطالبین، ص ۸۲. ۲. محد باقر مجلسی، بحار الانوار، ج ۴۸، ص ۲۹۸.





#### امام جعفر صادقٌ فرماتے ہیں:

كان عمّناالعباس بن على، نافذ البصيرة صلب الايان، جايد مع أبي عبد الله والمي بلاء احناو مضى شهيدا... « بعار بي چياعب<mark>اس بن على م</mark>هرى اجبيرت، پنة ايان، اور عظيم بينش كے مالك تھے انہول نے امام صين كے ہم اہ جاد کیا، بہترین ایثار کامظاہرہ کیااور ش<mark>ہادت یا کر امر ہو گئے۔</mark> »

#### ج) حضرت عباسٌ كامقام الل بيتٌ كي نظر ميں

امام زمانهٔ «زیارت ناحیه مقدسه » میں حضرت عباس کو یول سلام پیش

السَّلَامُ عَلَى أَبِي الْفَضْلِ الْعَبَّاسِ بْنِ أَمِيرٍ الْمُؤْمِنِينَ الْمُوَاسِي أَخَاهُ بِنَفْسِهِ الْآخِذِ لِغَدِهِ مِنْ أَمْسِهِ الْفَادِي لَهُ الْوَاقِي السَّاعِي إِلَيْهِ بِمَائِهِ

«سلام او ابوالفضل العباس پر، جو امير المؤمنين كے فرزند اور اپنے بھائی (حسینؑ) کے سیجے معاون تھے، جنہوں نے اپنی جان سے وفاداری کا حق اداکیا، اپنے کل کو اپنے آج سے سوارا، خود کو قربان کیا، ان کے لیے ڈھالِ بنے،اور جب اُن کے ہاتھ قلم ہو گئے تب بھی پانی لانے کی سعی میں کوشال رہے۔»

کتاب «معالی اسبطین» میں مذکورے کہ عرب کے مشہور مریثیہ گوہشے: محدر ضاازری، جب حضرت عباس کی شهادت کے حوالے سے امام حسین <sup>\*</sup> كى زبان سے ايك مريثه كھناچائتے تھے وانهول نے بيلامصرع لكھا: « يوم ابوالفضل استجار به الهدى »

(روزعاثوراوه دن تحاجب امام پدایت نے حضر<mark>ت اب</mark>والفضل کی پناه لی) پھر وہ رُک گئے کہ شایدیہ جملہ مناسب نہ ہو۔ اُسی رات اُنہیں خواب میں امام حسین کی زیارت ہوئی۔ امامؓ نے فرمایا:

«جوکچ تم نے کہا،وہ درست ہے۔»

پھر دو سرامسرع بھی خود فرمایا:

«والشمس من كدر العجاج لثامها»

(اُس دن گردوغبار کی شدت سے مورج نے بھی نقاب اوڑھ لیاتھا)

#### سل صنرت عباس عليه السلام كے عظيم كار نامه اور خطبات

حضرت عباس علیہ السلام امام حسین علیہ السلام کے علمبردار اور کشکر کے سون تھے، اور یمی وجہ تھی کہ یزیدی کشکر نے آپ کو امام کے ساتھیوں سے الگ کرنے کے لیے تدبیریں موجیں۔مثال کے طور پر، تمربن ذی الجوش ضبابی نے ابن زیاد سے حضرت عباس علیہ السلام اور اُن کے بھائیوں کے لیے امان نامہ حاصل کیا اور انہیں امام حمین علیہ السلام کا ساتھ چھوڑنے کی دعوت دی۔

لیکن حضرت عباس علیہ السلام اپنے امام کے اتنے مطیع تھے کہ شب عاثور بھی امام کی اجازت کے بغیر دشمن کو کوئی جواب مذریا۔ جب ابن زیاد کی طرف سے جنگ کا علم آیا اور شمرنے آواز دی:

أَيْـنَ بَنُـواَّ خْتِـي عَبْـدُ النَّهِ وَ جَعْفَـرٌ وَ الْعَبّـاسُ وَ عُثْمَانُ۔

« کمال ہیں میرے بھانجے؟ عبد اللہٰ، جعفر ،عباس اور عثمان؟ » تو حضرت عباس عليه السلام خاموش رہے يمال تك كه امام حسين علیہ السلام نے فرمایا:

#### أَحِيبُوهُ وَ إِنْ كَانَ فَاسِقاً فَإِنَّهُ بَعْضُ أَخْوَالِكُمْ

«اسے جواب دو، اگرچه وه فائل بی کیول مذہو، آخر تمهارا خاله زاده

امام کی اجازت کے بعد، حضرت عباس علیہ السلام تمرسے مخاطب ہوئے اور مقصد پوچیا۔ شمر نے کہا:

يَا بَنِي أُخْتِي أَنْتُمْ آمِنُونَ فَلَا تَقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ مَـعَ أَخِيكُــمُ ٱلْحُسَــيْنِ (ع) وَ الْزَمُــوا طَاعَــةَ أَمِيــرِ الْمُؤْمِنِينَ يَزِيد

«اے میرے بھانے! تم امان میں ہو،اپنے آپ کو حمین کے ساتھ ہلاک نه کرو، اوریزید کی اطاعت قبول کرلو۔»

#### حضرت عباس عليه السلام نے جواب ديا:

تَبَّتْ يَدَاكَ وَلُعِنَ مَا جِئْتَ بِهِ مِنْ أَمَانِكَ يَا عَدُوّ التَّكِّأَ تَأْمُرُنَا أَنْ نَتْرُكَ أَخَانَا وَ سَيِّدَنَا الْحُسَيْنَ بْيِ فَاطِمَةَ (ع) وَ نَدْخُلَ فِي طَاعَةِ اللَّعَنَاءِ وَ أَوْلَادِ

«تر باتو وليس و گرجائيس ، تم اور تير امان نامه پر لعنت احد شمن خدا آليا توپايتا ہے ہم اپنے بھائی اور سر دار، فاطمہ زہر اعلیہا السلام کے لخت جر حسين عليه السَّلام كوچيور كر تعنى يزيد يول كي اطاعت كرين؟!»

تمراس جواب پر سخت غضے میں آگر واپس چلاگیا۔

حضرت عباس عليه السلام كاو فاداري كااظهار

شب عاثورا،امام حسين عليه السلام نے اپنے اصحاب کو جمع کيااور فرمايا:

أَلَا وَإِنِّي لَأَظُنُ يَوْماً لَنَا مِنْ هَؤُلَاءِ أَلَا وَإِنِّي قَدْ أَذِنْتُ لَكُمْ فَانْطَلِقُ وا جَمِيعاً فِي حِلٍّ لَيْسَ عَلَيْكُـمْ حَـرَجٌ مِنِّـي وَ لَا ذِمَـامٌ هَـذَا اللَّيْـلُ قَـدْ غَشِـيَكُمُ فَاتَّخِـذُوهُ جَمَـلًا

«یقیناً مجھےان لوگول سے کل سخت دن کی **توقع ہے۔** تم سب آزاد ہو، میرے عہد سے بری الذمہ ہو۔ رات کا اندھیر اہے،اس سے فائدہ اٹھا

اس پر سب سے پہلے حضرت عباس علیہ السلام نے وفاداری کا اعلان

لِمَ نَفْعَـلُ ذَلِكَ لِنَبْقَـى بَعْـدَكَ لَا أَرَانَـا الله ذَلِكَ

«ہِم ایساکیوں کریں؟ تاکہ آپ کے بعد زندہ رہیں؟!خد اکبھی ہیں ایسا دن نه د کھائے!»

٧. على بن موسى (ابن طاووس)،اللهوف في قتلي الطفوف، ص ٨٨.

محلاتی، فرسان الهیجاء، ج ۱، ص ۱۹۰

٨-٩-١٠ يمان.

یه بهیرت، آگایی ا<mark>درامام وقت کی ممکل شا</mark>خت کاعلی اظهار تھا۔ حضرت عباس عليه السلام كي شهادت

عصرعاثورا، جب تام ا<mark>صحاب شہید ہو چکے</mark> تھے، حضرت عباس علیہ السلام امام حسین علیه السلام ک<mark>ی تنهائی بر داشت</mark> منه کرسکے عرض کیا: « بھائی جان! اجازت دیں میدان میں جا کر قربانی دوں۔ »

امام حسین علیه السلام <mark>روپڑے اور فرمایا:</mark>

«بھائی!تم تومیرے علمبردار ہو۔»

صرت عباس نے عرض کیا:

فِداكَ رُوحُ أَخيكَ بِا سَيِّدى! قَدْ ضاقَ صَدْرى مِنْ حَياةِ الدُّنْيا، وَ أُريـدُ أَخْـذَ الثَّارِ مِنْ هـؤُلاءِ الْمُنافِقِينَ

«میری جان آپ پر قربان اےمیرے بھائی ادنیا کی زندگی سے میرا دل بھر چکاہے، ا<mark>ن منافقول سے انتقام لیناچا</mark> بتا ہوں۔»

امام نے فرمایا:

إِذَا غَدَوْتَ إِلَى الْجِهادِ فَاطْلُبْ لِهِ وُلاءِ الْأَطْفال قَليلًا مِنَ الْماءِ

«اگر میدان میں جاناچاہتے ہو، تو پہلے ان بچوں کے لیے کچھ پانی کا انتظام

قمر بنی ہاشم نے مشکیزہ لیااور دشمنول سے پانی مانگا، لیکن انکار کے بعد واپس امام کے پاس آگر صورت حال بتائی۔ بچول کی «العطش» کی صدائیں <sup>م</sup>ن کر عبا<del>س پھر سے شریعہ فرات</del> کی طرف کیکے۔ دشمنول پر حله کرتے ہوئے یہ انتعار کے:

> لاأربهب الموت إذ الموت رقا حتى اوارى في المصاليب لقا نفني لنفس المصطفيٰ الطهروفا إنى أناالعباس أغد وبالتقا مجھے موت کا کوئی خوت نہیں، کیونکہ موت انسان کو کمال عطاکرتی ہے، جب تک کہ میراجیم، بہادروں کے جیم کی طرح، میدانِ جنگ میں خاک میں مذچھپ جائے۔ میری جان، پاک و طیب مصطفیٰ سائیاً پیا کی جان پر قربان ہے۔ میں ہول عباس میرالقب سے سقّا (یانی پلانے والا)،

حضرت عباس عليه السلام نے اس حلے ميں دشمنوں كو منتشر كر ديا؟ شریعہ (دریافرات کے کنارے) کے نگہبانوں پر حملہ کیا،بڑی تعداد کو ہلاک کیااور پانی تک پہنچ گئے۔ آپ نے اپنے ہاتھوں کو پانی میں ڈالا اور انہیں منہ کے قریب لائے، لیکن جیسے ہی امام حسین علیہ السلام اور اٹل بیت کے خشک لب یاد آئے، تو پانی کو واپس شریعہ میں ڈال دیا۔ پھر مشکیزہ کو پانی سے بھر کر حیمول کی طرف روانہ ہوئے۔ وَسَيَعْلَمُ الَّذِينَ ظَلَمُ وا أَيِّ مُنْقَلَبِ يَنْقَلِبُونَ (مترجم ولايت ٹائمز)

١٧. سيد محن املين، اعيان الشيعه، ج ٧، ص ٢٣٠٠.

۴. محد باقر تجلسی، بحارالانوار، ج ۲۵، ص ۲۲.

۵. على خياباني تبريزي، و قاليع الايام در احوال محرم الحرام، ص ۱۸۸۸، مهدى حائرى مازندراني، معالى المتبطين، ج ا، ص ٢٦٩ و ذيح الله

اا. څرباقر محلی، بحارالانوار، چ ۴۴، ص ۳۹۲. ١٢. يمان، ص ١٩٣. ۲ خطبه غاز جمعه مدید، ۲۷/۰۲/۲۹ ۱۳۰ شاره ثبت اشراق ۲۰۴۷

۱۳. څه مهدې حائرې مازندراني، معالی السبطین فی احوال الحن و الحسین (عهما)، ج ۱، ص ۳۴۱.







ويم رضاقمي كثميري

آٹِ نے اپنی عظیم قربانی کے ذریعے مد صرف دین محدی کو حیاتِ نوعطا کی بلکہ ظلم کے خلاف قیام اور حق کے لیے جان نثاری کو تاروز قیامت ایک اہدی مثال بنادیا۔

پیغمبر آخر الزمان حضرت محمد مصطفیٰ (صلی اللهٔ علیه وآله و ملم) نے بی فوع انسان کی ہدایت اور رشکاری کے لیے بے شار مشتیل برداشت کیں اور آپ کے بعد یہ مقدس فریضہ آپ کے پاک و طاہر اٹل بیت اطہار علیہم السلام نے اسلامی تعیمات کی تشریح و ترویج کے ذریعے اس عظیم رسالت کو آگے بڑھایا۔

یہ وہ موال ہے جو ہر زندہ دل، آزاد فکر اور تعصب سے پاک ذبان میں بار بار گو بختا ہے: آخر ایساکیا جوا کہ فرزند ریول (ص (کو مدینہ چوڑ کر کر ہلا کی جانب سفر کر ناپڑا؟ کیوں انھیں قبل سے جانثاروں کے ہمر اہ میدان کرب و بلامیں قیام کر ناپڑا؟ آپ نے کیوں اپنے عزیز ول، جان نثار اصحاب، مصوم پچوں کے خون اور پاکیزہ خوا تین کی اسیری کو ترجیح دی؟ آخر وہ کھی کیسا تھاجب نواسہ ریول کالٹیائیئی تنہا کی اسیری کو ترجیح دی؟ آخر وہ کھی کیسا تھاجب نواسہ ریول کالٹیائیئی تنہا دہ میں؟ کیا امت بزیدی ظم اور مسلم میں خاموش اور راضی ہوگئی تھی؟ کیروں میں کم ہوگئی تھی؟

#### مشور مورخ معودي (۲۸۰–۳۴۹ه) لکھتے ہیں:

یزید نے لوگول کے ساتھ الیاسلوک اختیار کیا جیسا فرعون کیا کرتا تھا، بلکہ حقیقت میہ ہے کہ فرعون کابر تاواس سے بہتر اور نرم تھا۔ (۱) نہونت ماثورا کے آغاز سے کچھ قبل ایک دن مدینہ میں امام حمین علیہ السلام کی مروان بن حکم سے ملاقات ہوئی۔ مروان نے امام کویزید کی بیعت کرنے کامثورہ اور زور دیا۔

#### اس پر امام حسین علیه السلام نے جلال میں فرمایا:

وَإِنَّا لِبِّهِ وَإِنَّا اِلَيْهِ رَاجِعُونَ وَعَلَى الأِسْلَامِ الْسَّلَامُ الْسَّلَامُ الْدَّهِ وَلَقَدْ سَمِعْتُ إِذَ قَدْ بُلِيَتِ الأُمَّةُ بِرَاعٍ مِثْلَ يَزِيدَ وَلَقَدْ سَمِعْتُ رَسُولَ اللهُ صلى الله عليه وآله يَقُولُ: اَلْخِلافَةُ مُحَرَّمَةٌ عَلَى آلِابَى سُفِيانَ ـ (٢)

"جب بھی املام کی باگ ڈوریزید جیسے فائ کے ہاتھ میں ہو توالیے میں املام کی فاتحہ پڑھنا چاہیے۔ میں نے اپنے جدسے رمول خدا تا اُللِیَا اُلِمَّا ساکہ وہ فرماتے تھے: خلافت خاندان ابو سنیان پر حرام ہے".

#### ای دوران مروان بن حکم غصے سے چیخ پڑا:

"میں تمہیں ہر گزنہ چوڑوں گاجب تک کہ تمیزید کی بیعت نہ کرلو! تم، علیؓ کے فرزند، آلِ الوسنیان سے دل میں پر انی رنجش رکھتے ہو، اور بجاہے کہ تم ان سے دشمنی کرو اور وہ بھی تم سے دشمنی کرتے ہیں۔"

#### امام حمین علیه السلام نے جواب میں فرمایا:

دور ہو جا اے بلید! ہم امل بیت ِ عصمت و طہارت ربول ہیں، اللهٔ نے ہارے متعلق اپنے نبی پریہ وحی نازل فرمائی ہے:

﴿إِنَّمَا يرِيدُاللّٰهُ لِيذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ النَّبِيتِ وَ يَطَهّرَكُمْ تَطْهِيرًا»؛ (٣)

ترجمہ: بینیااللہ کاارادہ بس میں ہے ہر طرح کی ناپا کی کوائل بیت! آپ سے دور رکھے اور آپ کوالیے پاکیزہ رکھے جیسے پاکیزہ رکھنے کا حق ہے۔

امام حیین علیہ السلام نے سرزمین و حی اور شهر مدینہ سے کر بلا تک اپنی حرکت کے دوران مختلف مواقع پر خطبے اور سخنرانیال ارشاد فرمائیں، جن میں آپ نے اپنے قیام کے مقاصد اور اسباب کو واضح اور روشن کیا۔ یہ خطبات اور فرامین نہضت عاثورا کی تاریخ کا نہایت قیمتی سرمایہ ہیں اور امام حمین کے اہداف و محرکات کو تمجینے کے لیہ اب حد اہمیت رکھتے ہیں۔

اپنے بھائی ٹمہ حننیہ کے نام وصیت نامہ میں امام حسین بن علی (ع) کھتے ہیں:

وَأَنَّى لَمْ أَخْرُجْ أَشِرا وَلا بَطِراً وَلا مُفْسِداً وَلا ظَالِماً وَانَّما خَرَجْتُ لِطَلَبِ الاصْلاحِ فِي أُمَّةِ جَدِّى صلى الله عليه وآله اريدُ أَنْ آمُرَ بِالْمَعْرُوفِ وَأَنْهى عَنِ الْمُنْكَرِ وَأَسيرَ بِسِيرَةِ جَدِّى وَأَبى على بْنِ أَبِي طالِبٍ.(٤)

میں سر کئی اور متام یا جاہ طبی کی خاطریاظلم و فساد ہر پاکرنے کی خاطر نہیں نکلا ہول بلکہ میرا مقصد صرف اپنے نانا مجد مصطفیٰ) ص (کی است کی اصلاح کرنا ، امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کرنا اور اپنے بابا امیرالمومنین علی (ع) کی سیرت پر عمل پیرا ہونا ہے۔ امام حسین کے قیام کے ایم اہداف (حضرت کے مختلف اقوال کی روشیٰ میں):

#### اللام اور سنت ِ مصطفیٰ متملی تجدید:

آفتاب امامت کی تیسری کڑی اور جانشین رمول اللهٔ (ص) حسین بن علی علیه السلام کاقیام اُس و قت کے تحریف شدہ اسلام کو اپنی حقیقی اور اصل شکل و صورت میں واپس لانے کی ایک نورانی کو شخت شرحی میں امام نے املان فرمایا کہ میرا مقصد فقط دین محمد گ کو ندہ کرنا اور سرتِ نبی کو معاشرے میں بحال کرنا ہے، جے باطل محمرانوں نے می کر دیا تھا۔

#### امر بالمعروف اورنهي عن المنكر كااحياء:

حضرت نے بزیدی عکومت کو گمراہی، فحاثی اور دین دشمیٰ کا علم دار قرار دیا۔ آپ کا قیام ایک المی فراینے کی ادائیگی تھا تاکہ معاشرے کو نیکی کی طرف راغب کیا جائے اور برائی کے خلاف صدائے احتجاج بلند کی جائے۔

#### ظلم وجبركے خلاف قيام:

امام حمین ٹنے مذصرف ظلم کے خلاف آواز بلند کی بلکد اپنی جان، خاندان اور اصحاب کی قربانی دے کریہ ثابت کر دیا کہ ظلم کے سامنے سر جھکانا عزتِ انسان کے خلاف ہے۔ آپ کی جدو جمد عدل و انساف کی اہدی علامت بن گئی۔





#### اصلاح امت:

آتے نے فرمایا کہ میں اس لیے نکلا ہوں تاکہ اپنی امت کی اصلاح کروں۔ امام حسین کا قیام ایک اصلاحی تحریک تھا جو بگڑے یونے دینی و اخلاقی نظام کوسد حارنے ، امت کو بید ار کرنے اور اسلامی معاشر تی اور انسانی اقدار کو دوبارہ زندہ کرنے

#### انبانی عظمت و و قار کاد فاع:

یزید کی حکومت نے انسانی حرمت و شرافت کو پامال کر دیا تھا۔ امام حمینؑ نے اپنے قیام کے ذریعے انسان کو اُس کے شرف، آزادی اور کرامت کا احباس دلایا، اوریه پیغام دیا که انسان کو کبھی بھی ذلت و کہتی کے سامنے سر تسلیم خم نہیں ہونا

#### راه انبياء وائمه كالتمثل:

امام حسینؑ نے اپنے قیام کو اُس الہی مثن کا حصہ قرار دیا جو انبیائے کرام اور آئمہ ہدیٰ نے اپنی زندگیاں وقف کر کے جاری رکھا تھا۔ آپ نے نود کو اس نورانی قافلے کاوارث اور محافظ دین حق کے طور پر متعارف کروایا۔

آج تک بے شار کتابیں، مقالات اور مجلات کربلا کے اہداف کے موضوع پر تحریر کی گئی ہیں، اور سال بھر شہدائے کربلا کی یاد میں خطابات اور تقاریر کا سلسلہ جاری رہتا ہے۔ تاہم، کسی نے آج تک بیرد عویٰ نہیں کیا کہ اس نے نہھنت عاثورا کے قام پہلوؤل اور اہداف کا احاطہ کر لیا ہے۔ اس کی اصل وجہ یہ ہے کہ کر ہلا ایک الہی حققت ہے، جو حق کا سرچثمہ اور عرشِ اعلیٰ سے متصل ہے۔ ہاری پیاس بھ سکتی ہے، مگر یہ در یا کبھی خشک نهیں یو گا؛ ہو جتنا اخلاص، بعیبر ت اور ظرف کے کر آئے گا،انٹاہی اس بحرِ حقیقت سے فیصنیاب ہو گااور راہِ سعادت پر گامزن ہو گا۔

کے زمانے کی مانند ہو چکی ہے اور اگر شطان کسی معاشرے یا انسان کوراوراست سے ہٹانا چاہے، تواپنے لشکر کے ذریعہ تین اہم ہتھیارول سے کام لیتا ہے: لالچ، د همکی اور پر و پیگیڈہ! ِ اگریم آج روئے زمین پر بهشت کالقب حاص کرنے والی کثمیر کے گوشہ و اطراف پر ایک نگاہ ڈالیں تو فتنہ انگیز خطباء و متفاد تتخنرانان، فریب و جوٹ، فق و فجور، فحاثی و بے حیائی، ر قص ومویتی، بدخلتی و عریانی، شراب و منثیات، تلیم و نیرنگ، تحر و جادو گری، مود نوری و ماده پرسی، طمع و حمد ، تکل گرایی،

ا مج کی د نیابهت حد<sup>ق</sup> تک صدر اسلام اور امام حسین علیه السلام

ما ولیاتی آلود گِی اور نکاح جیسے مقد س بند هن کو سخت اور هشُن بنانے جیسے سنگین بدعات و اخرافات واضح طور پر د کھائی دیتے ہیں۔ اگر ان مگر اہ کن رجحانات کاہر و قت سد باب نہ کیا گیا تو یمی سب مہلک رونے بیاری آئندہ کسل کو گمراہی کی کھانی کے کنارے لا کھڑا کریں گے۔

کیا میہ تلخ حقیقت نہیں کہ کثمیر کی نسل جدید منثیات اور شراب کے دلدل، فحاثی اور دیگر ہرائیول کی لت میں ہری طرح گر فتار

ہو یکی ہے۔ سر کاری و غیر سر کاری اعداد شار کے مطابق تقریباً ۱۵ لاکھ کے قریب منتیات کے مادی لوگ ہیں جن میں اکثر نوجوان اور الاکھ سے زائد خوا تین شامل ہیں۔ ایسے حالات میں عاثورا یی نہضت سے الهام لیکر اپنے سماج کو بدلا جاسکتا ہے۔

### شاعر مشرق علامه اقبال (رح) نے کیا نوب کہاہے:

### رمز قرآن از حین آموخلیم ز آتش او ثعله ماافرو ختیم (۵)

محرم الحرام ہیں یہ موقع دیتا ہے کہ ہم اپنے گفس،معاشر سےاور ا پی سل کا محاسبر کریں۔ وادی کثمیر اولیاء،سادات،صوفیاء اور علمائے ربانی کا مسکن ِ رہی ہے، جس کے روحانی ور نے کی حفاظت ہی حتینی مثن کی حقیقی پیروی ہے۔

موجوده دور میں ذرائع ابلاغ جیسے کہ اخبارات،میڈیا، موشل میڈیا اور آن لائن پلیٹ فار مز ، تبلیغ و معارف کی نتیین اور اصلاح کے مؤثر سون بن چکے ہیں۔ صاحبانِ عقل و دانش پریہ دینی و انسانی فرلینه عائد ہو تا ہے کہ وہ میدان میں وارد ہو کر قوم میں ۔ موجود بے مثال صلاحیتوں کو معاشرے کی اصلاح، سربلندی اور انبان کو ہمالت و زوال کے گر داب سے نجات دلانے کے لیے استعال میں لائیں۔

ِ آئے! سب ملکر ہلا تفریق مسلک و مذہب اپنے وطن عزیز کٹمیر کہ جے پی<sub>ر</sub>وار اور ریش وار کالقب حاص<del>ل ہے کی شان</del> ر فتہ کو بحال اور دوبارہ بہشت بنائیں۔۔

آئیے! من حیث القوم شفاف معاشرے کی تشکیل کیلئے یدست ہوجائیں۔ ہی اُنصرت کے ۱۲ویں جانشین مجی عالم بشریت امام مہدیؓ کے فرج کی زمینہ سازی کیلئے ایک عظیم حرکت اور شد ائے کر بلا کی نوشودی اور رضائے پر ورد گار کا

#### علامه اقبال (رح):

مخطّے جاتے ہیں اسرارِ نهانی گيادَ ورِ حد بيثِ 'لن ترانی' ہوئی جس کی خودی پہلے نمو دار ویی مهدی ،ویی آخر زمانی!

اَللَّهُ مِّ اجْعَـلْ مَحْيـايَ مَحْيـا مُحَمِّـدٍ وَ آلِ مُحَمِّـدٍ وَ مَماتَّى مَمَاتُ مُحَمِّـدٍ وَ آلِ مُحَمِّدٍ ـَ

املامی جمهوریه ایران میں مقیم کشمیری مذببی اسکار اور محق ، جامعة المصطفیٰ العالمیہ وزہ علیہ فم میں دینی تعلیم حاصل کررہے ہیں اور اور ادارہ ولایت ٹائمز کے بانی مدیر اور سرپر ست اعلیٰ

#### مناربع:

ا)م وج الذهب، ج ۱۳، ص ۹۸.

٢) موسوعة كلمات الامام الحسين عليه السلام ٢٨٥، ح٢٥٢، بحارالأنوار، ج ۲۴، ص ۳۲۷، العوالم، ج به ص ۱۷۵ ، اعیانالشیعه ج اص ۵۸۸، ملیون (لهون)، ص ۹۹، مثیرالاً حزان ، فاری ، ص ۹۹ ، مقتل الحسین خوارز می ص

۳) بوره احزاب، آیت ۳۳

٣) موفق بن احد نوارزی، مشل نوارزی، ج ۱، ص ۱۸۸. مقتل عوالم، ص ۵۴، ثر باقر مجلی؛ بحارالانوار، ج۳۴، ص۳۲۹ و شخ عباس قمی؛ نفس المهموم، ص۹۹، سید عبدالرزاق مقرم؛ مقتل الحسين، ص١٣٩، مناقب آل ابي طالب، ج ، م ، ص ٨٩، ابن اعثم كوفى؛ الفتوح، ج٥، ص٢١ ۵)(رمز بیؤدی،اقبال لایوری)









اورادِ فتحییہ''منظوم کئے جو اجتماعی طور پر بیند آواز میں پڑھے جاتے ہیں \_





کٹمیری مرثیہ کے اداکرنے کا انداز اتناد لیب اور پُر لطف ہے کہ کٹمیر کے اکثر عنیر شیعہ اور عنیر مسلمان حضرات بھی اسکے طریق سے متاثر ہوتے رہے ہیں۔ کثمیر کے موضع بالهامہ کا ایک عنیر مسلم پیڈت پوشکر ناتھ کی ذکر ایسے متامات پر کرناانتہائی ضروری ہے کہ جو کٹمیری مرشیر سے اس قدر متاثر تھا کہ باضاطہ اسکے وزن اور اسکار موزے کا فی حد تک واقف تھا اور کئی مرتبہ بڑی مجانس میں کٹمیری ذاکر کو مرشیہ اداکر تے وقت پیڈت پوشکر ناتھ نے وزن اور اصطلاحی چیجید گیول پر مداخلت کی ہے۔

کٹمیری مرثید کا اپناایک خاص وزن (طرز) ہوتا ہے جو کہ نود اسکے تخلیق کاریا کئی خاص ذاکر نے بنایا ہوتا ہے اور کٹمیر میں اب تک مرثیر اپنے اُسی خاص وزن (طرز) سے پڑھی جارہی ہیں اور کئی بھی شخص کو اسکے وزن کو تبدیل کر ناانتہائی معیوب ماناجاتا ہے۔ گرچہ وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ کٹمیری مرثیر کئی ذاکرین نے اپنی آواز کی کو تاہیوں کو چپانے کیلئے مرثیر کاوزن کئی نہ کی مقام پر قدرے تبدیل کر بھی لیالیکن وادی میں متیم اٹل نظر کی نظر میں ایسے اقد امات بدفِ تنقید ہیں۔



"مر ہوم آیۃ اللہ آغاسید ٹر باقر الشجنی کے چہلم کی مناسبت سے عالمی شہرت یافتہ برِ صغیر کے معروف عالم دین آیۃ اللہ سید عمیل الغروی جب وادی کشمیر نشریف لائے اور بیال پر انہیں کشمیری مرثیہ کی خدمات اور فنی کمالات سے متعارف کروایا گیا اور بالخصوص خطیب منبر کی مجلس عزاء کی خطابت کے بعد مخصوص انداز میں کشمیری مرثیہ کی ادائیگی (واٹھ) کے متعلق انہیں تو خیصات پیش کی گئیں تو انہول نے عش عش کرتے ہوے فرمایا:

"در حقیقت ، وادی کشمیر کے جلیل القدر بزرگوں نے عزاداری کے اساوب کو جو و قار ، عظمت اور الفرادیت عطاکی ہے، وہ کسی تعارف کی محتاج نہیں۔ انہوں نے مذہر ف اپنی دینی شاخت کو محفوظ رکھا جلکہ کشمیری مرثید کی صورت میں ایساقیمتی ثقافتی اور روحانی ورثہ چھوڑا جو آنے والی نساوں کے لئے مشعل راہ ہے۔ جب میں نے بمال کے مخصوص طرزِ عزاداری، خاص طور پر مرثید خوانی اور ماتمی آداب کامشاہدہ کیا تو دل نے بے اختیار گواہی دی کہ باقی مما لک کی عزاداری، اس عظیم اور عارفانہ اند از کے سامنے ماند پڑ جاتی ہے۔ بمال کی عزاداری صرف رسم نہیں، بلکہ ایک شعور آفریں روحانی تجربہ ہے"

کثیری مرثید کاایک فخرید اعزازید بھی ہے کہ یہ برِ صغیر کی پہلی موضوعی مرثیہ ہے اس سے پہلے برِ صغیر میں مرشد کاایک فخرید اعزازید بھی وجود نہ تھا۔پھر بیویں صدی میں ہند و ستان میں ایک غیر مہم مشاعر د کورام کوشری نے "حین اور قرآن" کے عنوان سے موضوعی مرثید گھی اور اردو میں موضوعی مرثید کا آغاز کیا لیکن کثیری مرثید میں آج سے قبل دو مویا ڈھائی موسال موضوعی کابھر پور خیال رکھا گیا ہے۔ برِ صغیر میں موضوعی مرثید کارواج نہ تھا محضل کثیری شعراء نے ایکا آغاز کیا اور پانچ موسے زائد مرثید تخلیق کئے۔ ہر ایک مرثید میں قریباً پانچ مویاسات مومصر عوبی اور کتنی ہی ایسی مراثی ہیں جو کہ ایک ہزار مصرعول پر ممثل ہیں۔ گئیری شعراء نے اپنی مرثیوں کو "مضمون" کانام دیا۔ کی شاعر نے ہمندری جماز میں مرشول سنر کے دوران سمندری شغراء نے اپنی مرشول کو "مضمون" کانام دیا۔ کی شاعر نے ہمندری موشوع کی مام برکہ کی تام باریکیوں اور دفتوں کو ملحوظ نظر رکھ کر "مضمونِ جغر" کھا۔ ای طرح کشمیری مرثید تعیف فرمائی جن نمایت رعایت رکھتے ہوئے بیمال کے شعرائے کرام نے سیکڑوں کی تعداد میں مرثید تعیف فرمائی جن میں مضمونِ کھر مضمونِ اجتماد مشمونِ اجتماد معمونِ اجتماد معمونِ اجتماد معمونِ اجتماد مضمونِ کے مضمونِ اجتماد مصمونِ اجتماد مضمونِ کو مضمونِ کو مضمونِ جو مضمونِ ایک مصمونِ ایک موسول کی تعداد میں مرثید تعیف فرمائی جن میں مضمونِ کو مضمونِ کو مضمونِ جو قابل ذکر ہیں۔

#### کثمیری مرثیه برصغیر کی پہلی موضوعی مرثیہ:

جیسا کہ ذکر یوا کہ یہ برِ صغیر کی پہلی موضوعی مرتبہ ہے ہرایک مضمون میں مصنف نے موضوع کا نہایت ہی خیال رکھا ہے اور کی بھی جگہ موضوع پر جمجو تہ ہر گزندگیا۔ چونکہ ہر مضمون کے پانچ باب (پڑاو) ہوتے ہیں جس میں پہلاباب جو کہ قوجہ پر ببنی ہے "حد" کہلا تاہے۔ دو سراباب جو محض سرور کا ننات صلی اللہ علیہ وآلہ کے نعت پر ببنی ہے اُسکو "نحت بین نتیسر اباب جو حضراتِ ائمہ ھُدی علیم السلام کے فضائلات اور تعیات پر متنل ہے اسکو "مدح" گئے ہیں "تیسر اباب جو حضراتِ ائمہ ھُدی علیم السلام کے فضائلات اور تعیات پر متنل ہے اسکو "مدح" یا "حدہ منتبت "کہاجا تاہے پھر ای طرح چو تحاباب مصائب پر مبنی ہے وہ "درد" کہلا تاہے اور کئی مریثوں میں پانچوال باب بھی پایاجا تاہے جو کہ "حدہ دعا" کے نام سے مشہور ہے۔ ہر ایک مضمون میں مصنفین نے ہر باب یعنی مضمون کے ہر علیہ مال کے طور پر ہم میال پر کھیری ایک عظیم مصنف مرحوم حضرت منتی محمد صفد ررضوان اللہ تعالیٰ علیہ کے ایک مضمون کا مختراً دکھے ہیں کہ کس قدر انہول نے ہر باب میں موضوع کا لخاظ رکھے ہوئے فئی کمالات سے سرشار کلام کی ذرکر کرتے ہیں کہ کس قدر انہول نے ہر باب میں موضوع کا لخاظ رکھے ہوئے فئی کمالات سے سرشار کلام کی تربیب دی۔ مضمون کا مختراً تربیب دی۔ منتب منتب کہ ایک مضمون سنگ "کے ہر باب سے ماخوذ پند مصرعے۔

#### یااللهٔ سنگ سِیننه و میون لعل جمد ن معدن کرتن خدایا پتھ زلیم سنگ ِراه سینیم کلام سنگین ہم سنگ لالی (حصہ حدسے ماخوذ)

تر جمہ: یارب!میرے سینے کے پھر کواپنے حمد کے جواہرات کامعدن بنادے تاکہ جور کاوٹیں تیری حد میں حائل چول وہ دور چو جائیں اور میرے اشعار موتیول کی مائند آبد اراور روشن چول۔

> تس مالی جناب سنزبر اندء کنیه کُن فلکن نه ملکن در ش گاه تهند سنگ ِ آستان آسمان تصاویس عیان نقش پیامهر و ماه سے ذوالمعالی تهند بناوه موساس سنگ ِ خار منز باه نهر ء درائے

تس شب معراجه ءاز صخرِ بهاء ملک بر ونٹھہ درائے (حصہ نعت سے مانوذ)

ترجمہ: اُس برگزیدہ نبی صلی اللہ علیہ وآلہ کی دہلیز کا پھر ملائکہ اور آسانوں کی سجدہ گاہ ہے۔ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ آستانِ رفعت کا پھر آسمان ہے جس پر آپ کے پایانِ مبارک کے دو نقوش آفتاب اور مهتاب دکھائی دیتے ہیں۔ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ کا نام مبارک جب حضرت موسیٰ علیہ السلام نے اپنی زبان پر جاری کیا تو اُسکو پھر میں سے بارہ چھٹم چھوٹ پڑے۔ شبِ معراج کی تقریب کے دوران تام ملائکہ آپ کے استقبال کیلئے آگئے۔

> وونی بد خشان دِ مِامِنه و که و اعلیٰ مد تُوک لعلا یو و کنیه مخصم مقصود کانِ امکاتیک تکین سِیمان دِّرین علی عالی تهند س صحرائی عظمتس منزعرش دپی زِ سنگریز اادنیٰ پائے (صدمدح منتبت)

تر جمہ: اب میں بدخشان دِین سے مدح امیر المومنین علیہ السلام کے اعلیٰ بواہر اور لعل نکالوں گا۔ میرا مدوح دین کاباد شاہ اور بلند مرتبہ والامولاعلی شیریز دان علیہ السلام ہے جومعد ن دِنیا کے نگین ہیں۔ اُن کے رفعت اور مراتب کے وسیح میدان میں آسمان بھی ایک معمولی اور بے حقیقت شکریزہ کی مانند ہے۔







#### يه بوزته اوس ديان حضرتِ عباسٌ يانو ديس كتهدء كنير آيم آبرء کنے۔ (حمد مصائب سے مانوز)

ترجمہ: اس گرمی کی تازت سے تو پھر بھی پانی پانی ہونے کو ہیں ہارے جگر سیٹنے کو آئے کیا واقعی دنیامیں ہم جیباتشنہ اور بھی کوئی او گا۔ حضرتِ سكينہ سلام الله عليها كے يدبين سُن كر جناب ابو الفضل العباس عليه السلام اينے آپ سے باتيں كر رہاتھا كەمىں كيے كه دول کہ جو جاہ میں کھودا تھااُس میں یانی کے بجائے پھر نگے۔

قار ئین محترم جیبا آپ نے بھی ملاحظہ فرمایا ہو گا کہ کس قدر مثقفیٰ و مسحّی اور نہایت ہی خولصورتی کے ساتھ کثمیری مصنّف نے ایک ہی موضوع کے تحت ایک مریثیہ کے تام حصول میں موضوع کارنگ د کھاکر اول توحید، دوم نبوت ہوم امامت اور جہارم مصائب بیان گئے۔ یہال پر ایک اندازہ تو ہو ہی گیا ہو گا کہ اگر ان مصر عول ( ہو کہ او پر نمونے کے اعتبار سے پیش کئے گئے ) کی توضیح و تشریح کی جائے تواُس کے لئے ایک مقالمہ ہر گز کافی نہیں بلکہ کئی ساری گُتب وجود میں آسکتی ہیں۔

یہ ذاکرن وَنہ ، نے رؤد چُھ رؤدہ ء کھونۃ ، لیے حیابو (مضمون آب

ای طرح کثمیری مریثه کابرایک مضمون ای انداز اور ای طریقے سے تسنیف کیا

گیا اور سب سے زیادہ ترجیح تقریباً ہر مریثیہ میں نعت سرورِ کائنات کو دی گئی ہے۔

#### کثمیری مرثیه کامنتخب شده وزن (طرز):

یہ ایک حقیقت ہے کہ ہر کلام کا کوئی نہ کوئی طرز ہو تا ہے۔ماہرین قرائت قر آن خود بهتریه بات سمجها سکتے ہیں که قر آن مجید کی تلاوت میں ایک خاص قیم کی صوت و لحن ہے اپنی طرح باقی دنیا کے تام کلام اپنی ایک خاص تال اور لے میں مجھتے ہیں۔

جیبا کہ میں نے اوپر رقم کیا کہ کثمیری مرثیہ کا"وزن اور طرز" اُسکے مصنف نے ذیادہ تر خود منتخب کیاہے اور آج تک اُسی "وزل" اُسی "تال" اور اُی "ئے" سے کثمیری مرثیہ پڑھی جارہی ہیں۔ کثمیری مرثیہ کے وزن میں ایک زبر دست کشش ہے کدا گر کبھی کبھار سامعین کو کوئی مصرعہ تبھھ بھی نہ آئے پھر بھی اُس مصرعے کی "ئے" اور " طرز" سے ہی سامعین کی آ تھیں پُرنم ہوتی ہیں اور اہلِ دل اکثر او قات محض "طرز" اور "وزن" یا "لے" اور " تال" کو سُن کر یی پھوٹ پھوٹ کررو نے لگتے ہیں۔ یمال پربیربات کھناانتہائی لاز می قرار دیتا ہوں کہ بہت ادیب حضرات کا کہناہے کہ کثمیری مریثہ کاوزن ا کے یا تال کشمیری صوفی شاعری کے نغموں سے لیا گیاہے۔ لیکن بیر بات اُس وقت ردیوتی ہے جب ایک انسان خود صوفیانہ کلام باوزن تماعت کرے تو پیم محوس ہو تاہے کہ صوفیانہ کلام کے طرز اور کثمیری م نثیہ کے طرز میں دؤر دؤر کا بھی واسطہ نہیں ہے۔ بلکہ

ہارے اکثر اسلاف اس بات کے قائل

تھے کہ کثمیری مرثیہ کا"وزن لے

اور تال ياطرز "ايك الهامي

کثمیری مرثیہ کا "طرزیائے" ایک اہم مئلہ ہے اگرچہ آج کل کے کچے فوجوان حضرات یہ بھی کہتے ہیں کہ مریثیہ کاوزن ضروری نہیں ، ے اسکو تحت لفظ پڑھناہی بہتر ہے۔ یہ سراسر ناانصافی ہے کہ کثمیری مرثد كِ اپنے خاص "طرز" يا مخصوص "كَ" كو فراموش كيا عائے۔ کثمیری مرثیہ خود ایک اہم و نادر اسامہ ہے اور اسکا "طرز" یا اِنکی ''ئے'' <sub>ب</sub>ھارے ثقافت کی ایک خاص شناخت ہے۔ایران و عراق میں جب بھی بند ہ حقیر نے کثمیری مریثیہ کواینے خاص طریقے سے متات عالیات میں پیش کیا تو بار ہاان آگھوں نے دیکھا کہ کس طرح عرب وعجم سے تعلق رکھنے والے سینکڑوں کی تعداد میں مر دو زن بھاری مریثیہ ٹن کر اشک بار ہور ہے تھے پھر جب اُن سے میں ۔ نے دریافت کیا کہ آپ کی سمھ میں کیا آیا کہ آپ کی آنگوں سے اثکوں کے سمندر روال تھے قوائنوں نے جواب دیا کہ آپ کی مریثیہ كامتن توعاري سمجه مين نهيس آياليكن اس مرثيه كي "ئي "في ييّن ا تنامغموم کیا کہ آنبوخود بخود جاری ہوئے۔

کثمیری مرثه کی "ئے"یا ایکے مخصوص "طرز" کے متعلق ہارے اُ ستاد محترم جناب ذاکر علی

محد قالمی (بالهامه کثمیر) اینی اکثر مجالس میں فرماتے ہیں که مصنّف نے اپنی مرثیہ کے "وزن" یا ایکی "ئے "کو مرثیہ کے موضوع کے امتیار سے رکھاہے لیخی جس موضوع کامریثیر ہواُ کی موضوع سے متا جلتا "وزن" یا اس موضوع سے شاہت رکھنے والی "کے" کو مصنّف نے اُس مریثیہ کے لئے انتخاب کیا ۔مثلاً جب مرحوم و مغفور حضرت مرزاالوالقائم رحمة الله عليه نے نجف اشرف جانے كيلئے سمندری جهاز کاسفراختیار کیا توسمندری جهاز میں سمند ری سفر کی لذّت کو محوس کرنے کے دوران حضرت مر زاصاحب نے آبی جماز میں جن جن د علیل اور د هچکول یا آہٹول اور د هپٹول یا سرسرا هٹول اور جھٹکول یا سفر کے دوران جہاز کے رُکنے اور نکلنے کے وقت جس جس جیکولہ اور پلچل کو محوس کیا وہ تام چیکو لے پلچل اور ملکے ۔ چکے م زاصاحب نے مضمون جہاز کے "وزن" اور "طرز ہائے <sup>۔</sup> ''میں شامل کی ۔ یعنی جس نے سمند ری سفر کیا ہو گاپھر جب وہ مضمون جاز کا"وزن" یا "طرز" ساعت کرے گا تو مضمون جہاز کا"وزن" بماعت كرتے كرتے اُس شخص كو محبوس ہو گا كہ جيئے وہ ممند ركى جہاز میں ہے۔ ای طرح کشمیری مرثیہ کے اوزان کے بہت سارے ماہرین کا کہنا ہے کہ مضمون عامہ کے اجزائے ترکیبی کے چوتھے بُز ( پوت کته ) کے آخری لظ کا جو "وزن " ہے اُس " کے " کو ہماعت کرتے وقت انسان کو محبوس ہو تاہے کہ جیسے کوئی شخص اینے سر پر عامہ باندھتا ہے ۔۔ ای طرح اَن گِنَتْ اورِ لا تعداد مقامات ایسے ہیں کہ جس میں سامعین اندازہ لگا سکتے ہیں کہ کسطرح مصنفین نے مریثہ میں موضوع کے اعتبار سے "وزن اور کے "کی رعایت کی ہے۔خیر۔۔ یہ ایسی باتیں ہیں جنہیں تحریراً بیان کرنا نامکن ہے البتہ ہاں! تقریراً ہی اوزان کی البی باریکیوں اور « پیچید گیول کو تسمحھا جاسکتا ہے۔

#### كثميري مريثه مين تعيماتِ الممهاطهارُ:

كثميرى مرثوبه ميں تعيماتِ البلبيت "پراگر تجزيه كياجائے توبيه كهنا غلط ند ہوگا کہ قام کشمیری مرثیر ابتداء سے انتہا تک متلمل تعلیاتِ اہل بیت اطهار علیهم التلام سے لبریز ہے۔ کشمیری مرثیہ میں توحید اور . نبوت یاولایت وامامت کی کثیر مقدار اگر ملتی توبنی نوع انسان کو جان



لینا چائیے کہ اگر انسانیت میں کہیں پر معرفت کردگار پایا جاتا ہے تو یہ معرف سرکار ابوطالب علیہ السلام کے پاک گھرانے کی قربا نیوں کا بیجہ ہے۔ منبر سلونی سے " نو کا نا ما عُرِف الله" اور " بنا عُمِیدَ الله" کی صدائیں بلند یونا ہی اس بات کا بیوت ہے کہ پوری دنیا میں مخلوق خداکو ای پاک گھرانے کی مریونِ منت سے خدا نے لم یزل کی معرف کے منازل طے کرنے کا شرف حاصل نے لم یزل کی معرف کے منازل طے کرنے کا شرف حاصل ہے۔ گئمیری ر ثانی ادب کے محن کو نکھار تا ہے بلکہ قوم و ملت کے منیوی ر ثانی ادب کے محن کو نکھار تا ہے بلکہ قوم و ملت کے منیوی از اور اشر من القم ہے کہ اگر اہل علم اور صاحب نظر حضرات دنیوی اور اشر من القم ہے کہ اگر اہل علم اور صاحب نظر حضرات کشمیری مرثیہ میں تعلیتِ المہ حدیٰ پر قلم اُٹھائیں گے تو معلوم نہیں انتی کی۔ ابتداس موضوع کے تناظر میں بہم بیمال پر سر سری طور ایک طائر انہ نگاہ میں اسکی چند مثالیں پیش میں بہم بیمال پر سر سری طور ایک طائر انہ نگاہ میں اسکی چند مثالیں پیش میں بہم بیمال پر سر سری طور ایک طائر انہ نگاہ میں اسکی چند مثالیں پیش کریں گے تاکہ قار ئین کر ام کو ذرا اندازہ ہو سکے کہ کشمیری مرثیہ کیونکر میں و شریعت کا منبح کہ ملاتا ہے۔

کونههه مے روزه دارس افطارس چاوه اکھ تریشه دِامے

تمی زن راهِ خدا سیر کری داه فیام (مضمونِ ماهِ رمضان مرزا الوافقاسم)

ترجمہ: جس کسی نے ایک روزہ دار کو افطار کے وقت ایک گھونٹ پانی پلایا گویا اُسنے راو غدامیں ایک لاکھ فتراء کوسیر کیا۔ ( الحدیث)

چُھەروح گونهس جىد حىد كران تقة منزنثونا

تحاوان مذءا یان مذه دُنیا حامد زن حناش تراؤ تحده روزِ روش اختیار کران کلمت شب طاری

تر أو تھء معبؤد برحق کنین کر ان پر ساری

کران مذستگدلن کیند اثر پندو وعظ نتهء حق گشاری (مضمونِ حمد؛ منثی مصطفیٰ علی)

ترجمہ: گناہ گاری کا جم حد ہے کہ حمد ہی کے سائے تلے گناہ پروان چڑھتا ہے۔ ایک حامد کو ایمان کی دولت سے حمد ہی محروم رکھتا ہے اور اپنی روش زندگی کو تلمت کی تاریکیوں میں بدل دیتا ہے۔ اللہ تعالی کی ذات مقد س کو چھوڑ کر صنم کی پرستش کر نادراصل حمد تھا۔ حمد رکھنے والے کو نہ وعظ تھیجت اثر کرتی ہے نہ کسی کی محمد تھا۔ حمد رکھنے والے کو نہ وعظ تھیجت اثر کرتی ہے نہ کسی کی

تھادِ تَوْ گُوش وارء چُھ لا یق گوثوارو۔ دُرِ شوار بیہ کلام بِثاہ ؑ۔ فرمادِہ مَن کَشَرَ کَلامُمَ کَشَرَ مَلامُمَ سُه مَظہرِ اسرارو۔

بُھ فرماوان امام ِ زین العابدین عیھے پرتھ صبحہء پر شھان زبان پناء نین بند نو۔

ا وال تُهند بخير چانجهس د پان اعضاء وُ نوی صاف ته ۽ لکی مادند نو

اس چیر مخوظ ہر گاہ واتناو کھ نے اذا ۔ چیھے التاس کانسہ سیت متہ ء کر تدء غرضاہ (مضمونِ خاموثی حکیم عبد اللہٰ)

اب اپنے کان میری طرف رکھیں کہ یہ بات نوشکوار گو توارے کی مانند ہے۔ ایک نادر و نایاب لعل کے مثل یہ کلام امیر المومنین علیہ السلام کا ہے۔ اللہ تعالیٰ کے عبائبات و اسرار کا مظہ جناب مولا علی علیہ السلام فرماتے ہیں کہ " مَن گَثَرَ گلا مُهَ کُثَرَ مَلاَمَهُ " لینی جو جنتازیادہ بولے گا آتنالوگول کی ملامت کا مرکز ہے گا۔ حضرت المام زین العابدین علیہ السلام فرماتے ہیں کہ ہر روز جبح السان کی زبان باقی تام اعضاء سے نیر و نیریت پو چتی ہے تو باقی تام اعضاء رواب دیے ہیں کہ اگر تم خیریت سے ہیں اگر تم جواب دیے ہیں کہ اگر تم خاو میں ربوکی تو ہم خیریت سے ہیں اگر تم بواب دیے آپ کی لگام نہ کی تو چاری خیر نہیں لینی ہم اعضاء محض

تمہاری ہی وجہ سے مصبت میں پڑ جاتے ہیں۔ ر

کَیْتَنِی مِتُ صَبِیۡمَا فرماوهِ شاه ٔ اده میه بیو گناه انهِ وَمَهِ کیا۔ ( مضمونِ پیری )

ترجمہ: جال امیر المومنین هنرت علی علیہ السلام جیسی شخصیت الله تعالیٰ کے رعب و جلالت کے سامنے یہ کھیے کہ "اے کاش میں

بچین میں ہی اس دنیا سے رخصت ہوا ہو تا'' وہاں مجھ جیسے گھگار کی او قات ہی کیا؟

آنھنر تس در صلاۃ ہوزِن صلوات واجب کروِ حق سُجانے یُس مذء کروادا تس پیٹھ درؤدا غاز ناقبول چس سپنانے (مضمونِ جاعت؛ حکیم سیدر ضا)

ترجمہ: آپ صلی اللهٔ علیہ وآلہ و کلم پر غاز میں درود پڑھنا اللهٔ تعالی ٰ نے واجب قرار دیا ہے اور جو شخص آپ صلی اللهٔ علیہ وآلہ و کلم پر درود نه بجیجے تو اُکی غاز قبول نہیں ہوتی ۔ (الحدیث)

ای طرح انگذت اور بے حیاب مقامت ایسے ہیں جس سے اندازہ ہوتا ہے کہ کس قد رزمانے قدیم میں جب منبروں پر قد غن صادر تھے قوای کلام نے بیمال کی عزاداری اور عقائد کو محفوظ رکھنے میں اپنا کلیدی رول اداکیا۔ مشور عربی کماوت ہے کہ "اَلْعَیَالُ لَا یَحْتُاجُ کُلا الْبِیَالُ لَا یَحْتُاجُ کُلا وَ عیال ہو وہ بیان کا محتاج نہیں ہوتا۔

#### كثميري مرثيه اور بهارا فرلينه:

تاریخ کے اوراق جب بھیر دئے جائیں تو معلوم ہوتا ہے کہ اُن قومول کے تاریخ کاخ خاک کے ڈیر میں تبدیل ہوگئے جنہوں نے اپنی تہذیب اور اپنی لٹتافت یا فرہنگ کو ئی پود تک نہیں پہنچایا ۔ ای طرح کثمیری مرثیہ عاری شاخت ہے۔ کثمیری مرثیہ کاطریقہ عاری آن ہے ، امکی تان عاری شان ہے۔ لبندا عارا فرض بنتا ہی حضوظ رکھا ہیں ۔ کہ جس کلام نے عارے عتائد کو مشکل ادوار میں مضوظ رکھا ہیں اکی حفاظت کیلئے اقدام کرنے چاھے۔ ٹی فوجوان نسل کو انکی معرفت کراکے اُنکے اذبان میں ایکی اجمیت کو اجاگر کر ناعارا فرض معرفت کراکے اُنکے اذبان میں ایکی اجمیت کو اجاگر کر ناعارا فرض محمرفت کرائے والے ذکی حس اور اہل علم کو معلوم ہوجاے کہ کشمیری زبان میں نعیتہ کلام اور توجید پر کس قدر کام کیا گیا ہے۔ والسلام علی من اتبع میں نعیتہ کلام اور توجید پر کس قدر کام کیا گیا ہے۔ والسلام علی من اتبع میں نعیتہ کلام اور توجید پر کس قدر کام کیا گیا ہے۔ والسلام علی من اتبع



## مخرف زین اور مثالی کر ادار پیناره چیر اور مثالی کر ادار

#### بابا پوره،زونی مرسرینگر

حضرت زینب سلام الله علیہاوہ قد آور، قدی صفت اور مثالی خاتون ہیں کہ جس نے معرکہ حق و باطل میں صبر و استفامت کا اس طرح مظاہرہ کیا کہ جس نے معرکہ حق و باطل میں صبر و استفامت کا اس طرح معلی مثال تام منسل اس قد می صفت نورانی خاتون نے جس دلیری سے مشکلات اور مصائب کا مقابلہ کیا وہ بلا تفریق مذہب و ملت اور رنگ و نیل ، تام نسل انسانی کے کے لئے منہ صرف ایک در خشال مثال مثال مثال انسانی کے کے لئے منہ صرف ایک در خشال مثال مثال اور واضح سبق انسانیت کو سمحایا جو سارے انبیاء کر ام کے بیان اور واضح سبق انسانیت کو سمحایا جو سارے انبیاء کر ام کے مابین جب بھی سمحکش اور رسہ کشی ہو توکس طرح نیر اور صداقت مابین جب بھی سمحکش اور رسہ کشی ہو توکس طرح نیر اور صداقت کی ترجانی کا فراخیت انہام دینا ہیں۔ مستند روایت میں صغرت زینب کی ترجانی کو محتل زینب

سلام علیما کا ایک خواب کتل ہوا ہے، چارسال کی عمر میں آپ
نے ایک خواب دیکھا، خواب میں آپ دیکھتی ہیں کہ پورے
مدینے میں ظلمت اور اندھیرا چاگیا ہے ایسا اندھیر اکد مکانول کو اڑا
دہاہے اور خود آپ یعنی زینب الکبریٰ کے پاؤل (قدم مبارک)
میں چکر کھا رہی ہو اور اچانک میں ایک درخت میں جیسے آگئی یہ
میں چکر کھا رہی ہو اور اچانک میں ایک درخت میں جیسے آگئی یہ
درخت اس قدر مضبوط تھا کہ زندگی بحر میں نے اس جیسا درخت کی
خبیں دیکھا تھا اور ہوا اتنی تیزو تند اور شدید تھی کہ اُس درخت کی
جڑیں بھی اُکھڑ جاتی ہے اور اس طرح درخت بھی گر جاتا ہے
اور میں اس کو تھام
اور میرے ہاتھوں میں ایک شاخ آجاتی ہے اور میں اس کو تھام
لیتی ہولیکن آندھی اتنی شدید تھی کہ میں آنمان کی اور جیسے آڑر ہی

یوں اور انیر میں وہ شاخ بھی ؤٹ جاتی ہے پھر دو ڈالیاں میر سے ہاتھوں میں آجاتی ہیں پھر اس کے بعد یہ دونوں ڈالیاں میر سے ہاتھوں میں آجاتی ہیں پھر اس کے بعد یہ دونوں ڈالیاں میر سے ہاتھوں سے چوٹ جاتی ہیں اور آخر میں جیسے میں گم یوجاتی یو اور کی فی راہ نظر نہیں آتی۔ ''مادر جال بی بی فاظمہ نے کہ، چلو آپ کے ناناجان سے نواب کی تعبیر پو چھتے ہیں ۔ رسالت مآب آنھنزت کا شیئیٹر سے نواب بیان کیا، آپ کا ایکن اور سالت مآب آنھی دین دینب کو باہر نکالا اور آپ اُنے فاظمہ الزہر اکو بتایا کہ یہ در خت میں یول اور یہ نود اُمُ المصائب ہیں، کچھ وقت تک میرا آسر امیسر رہے گا اور اس در خت کی شاخ علی ٹیں اور جود ڈالیال در خت کی ہاتھ میں آئی ہیں وہ کوئی اور نہیں بلکہ حن اور حین ہیں اور مصائب دیکھے اور حین ہیں اور مصائب دیکھے کی اور اس اند ھیر سے میں گم یوجائے گی۔

الل بیت اطهار کویه معلوم تھا کہ اس بی بی زینب الکبریٰ کو نهایت مشکلات و مصائب کا سامنا کر ناہیں ۔ زندگی کے مختلف نشیب و فراز ے گذر کر اور مصیبتیں دیھ کر زینب ٹنے اپنے والد بو تراب علی \* کی طرح حق و صداقت کا دامن نهیں چیوڑا یہ پیمبرانہ مزاج قدی صفت یہ فورانی خاتون نے چھ سال کی عمرِ مبارک میں اپنے ناناجان سے محروم ہوئی ۔اینے عزیزول اور اقارب سے محروم ہوناایک نا قابلِ تلافی نقصان اور محرومی ہے لیکن یہ نانار حمنہ کلعالمین تھے ۔اینے نانا کی محرومی سے وہ ٹوٹ جاتی ہیں، نگامیں اپنی والدہ بی بی فاطمه خاتون جنت کی طرف جاتی ہیں۔ بی بی فاطمہ اُ پنی بیٹی کے لیے ایک مضبوط اور تابناک مثال تھی۔ایک اور روایت میں لقل ہوا ہے، بی بی زینب ٹبیان کرتی ہیں کہ ایک دن میری والدہ نہایت رنجیہ ہتھی اور اسی حالت میں وہ مجھے اپنے ناناجان کے مزار پر لے کئی اور وہاں ِفاظمہ نے آپؑ کے قبرِ مبارک سے خاک اٹھائی اور اسے مو گھنے گئی۔ اور کھنے گئی ''مازا علیٰ مَن شَمُ رُبتَ اَحدا ' أن لا يَشْمَامُدَ الزمان غواليال \_"جس نے أحد گی تربت کی مٹی کو یونگھا تو چر دنیا کی کوئی خوشواُسے مزہ نہیں دیتی،لینی کوئی بھی خوشو اس کے لیے بیچ ہے۔ پھر فرماتی ہیں یار بول اللهٰ که دنیا آپ کے بعد جو مصیبتیں مجھ پر پڑی اگر وہ مصیبتیں دنوں کے اوپر ڈالی جاتی تووہ رات میں تبدیل ہو جاتی۔"بی بی زینب کئے یہ سب مصائب دیچے۔ ۔ سارا گھریوگوار رہتا تھا۔ ناناجان دنیاسے کوچ کر گئے ،مادر بی بی فاطمہ بھی کقل مکانی فرما گئی۔ اَباعلی گلی خلوت نشینی بھی نظرول میں تھیں۔ آپ ببی بی فاطمہ کی تربت پر جایا کرتے تھے وہاں ، قر آن حکیم کی تلاوت کیا کرتے تھے۔ یہ غم کے روز و شب زینب ً دیھر ہی تھی۔ ایک متند واقعہ روایات میں آیاہے کہ ایک دن امام علی أینی زوجہ بی بی فاطمہ کی تربت مبارک پر قر آن پڑھ رہے تھے کہ اچانک آپ کو او کھ آئی، "اس او کھ کے دوران بی بی خواب میں آئی اور کھنے لگی "اِسرع یاعلی اِسرع" علی



کئی ہے۔ آپ گھر آتے ہیں، آواز آتی ہے،"اَی یُاعلی اَی ُ یا اَبتااَ بِن عَلیا''۔غرض کہ حضرت زینب کی پوری زندگی ایک یں بیاد کا میں ہوتا ہوتا ہوتا ہوتا ہے۔ عجیب محتملات اور عمول میں گذری۔ چونکہ آنحضرت علاقیاط نے کہا تھاکہ میری اس زیب کو بہت غم دیکھنے ہیں ۔ جس دن علی علیہ السلام کی شہادت ہوئی ،زینب اینے والد کے یاس آتی ہے اور پوچتی ہے کہ کیا واقعی میرے بھائی حسین کو کربلامیں شہید کیاجائے گا۔ فرماتے ہیں ہاں میری بیٹی، رسول اللہ ٹنے بھی کہاہیں اور آپ اپنے بھائی کے ہمراہ ہو گی لیکن آپ نے یہ نہیں آپ سے کما کہ تجھے کوفہ امیر کر کے لے جائے گے۔ فرمایا عزم وہمت سے کام لینامیں آپ کے ساتھ ہول۔"بی بی زینب ٹنے کیا کیا نہیں دیکھا ۔ ناناجان کی جدائی کے بعد ،والدہ کی جدائی پھر اپنے اَباجان علی تُبدا ہوئے اس کے بعد اپنے بھائی <sup>ح</sup>ن ڈاغ مفار قت دے گئے۔ پومکہ امام حن ملیہ السلام کا زمانہ بھی نہایت پر آثوب رہا ہے ۔ بنو اُمیہ کے امیر، معاویہ نے سیاسی طور آپ علیہ السلام کو دبانا شروع کیا ۔ (معاویہ نے زور و جبر اور لالچ ومکاری کے زریعے دیگر اصحاب سے بھی بیعت لینا شروغ کیا تھا)۔ اور ساتھ ہی کھے اپنے ناماقبت اندیش آپ کو بتارہے تھے ،طعنے دے رہے ہیں ۔ یہ غم اپنے بھائی کے جھیل رہی ہیں ۔ بی بی زینب کواس قام غمناک اور کر بناک حالات نے درد وغم سے بھر دیا۔ بی بی زینب محق و خیر کا ایک ایبااتعارہ ہیں جو تاقیامت صداقت و خیراور حق کے پاسباؤل اور طرفدارول کو مذصرف روحانی مٰذاعطا کرتی رہے گی بلکہ اُنھیں رو ثنی بختی رہے گی۔ امام مالی مقام حسین ٹنے جب جانے کاارادہ كيا اور نمين چاہتے تھے آپ كے ناناجان مُد مصطفے على الله الله كا آباد کیا ہوا شہر ویران ہوجائے ۔ بی بی زینب ''آتی ہے اور اپنے بھائی صین سے مخاطب ہو کر کہتی ہیں کہ کیا مجھے اپنے ہمر اہ نہیں لے جاؤ گے۔ میں نے اپنی قام عمر آپ کے ساتھ گذاری ہیں اور آج اکیلے دشموں کی طرف پیش قدمی کرنے جارے یواور آج اگر آپ کے ساتھ نہ گئی تو ساری عمر میں رنج و شکلیف میں رپول گی کہ مین گومیں نے تنها چھوڑ دیا۔اس کے بعد اپنے خاوند عبد اللہٰ بن جعفر ﷺ کے یاس آئی جو بخار کی حالت میں کافی بیار تھے۔۔ آپ سے کہتی ہےاپنے بھائی حسین 'کے ہمر اہ جار ہی ہول یہ عبد اللہٰ بن جعفر کہتے ہیں کہ میں کھڑا ہونے کے قابل بھی نہیں ہوں اور حالات مجے خطرات سے بُر نظر آرہے ہیں۔ بی بی فرماتی ہیں کہ میں نے

پچین سال حسین پکے ساتھ گذارے ہیں اور اباجان علی پنے مجھ سے شادت کے وقت کہا تھا کہ زینب، توحمین گی صرف بہن نہیں بلکہ اس کے لیے مال کی طرح ہیں، تو پھر میں کیسے گوارا کروں کہ اپنے بھائی حسین ٹو جس کے لیے میں مال کا در جی رکھتی ہوں ،اکیلا چوڑ دول۔عبد اللہٰ بن جعفر نے کہا،ٹھیک ہے کیلن عون اور محمد کو بھی اپنے ساتھ لے جانا۔ روایات میں اس کی کافی تضیلات لقل ہوئی ہیں، جنہیں ایک طویل مقالے میں بیان کیا جاسکتا ہیں ۔ بحرحال، جس خیمے میں بی بی زینب نے قیام کی تھااور جس کی مگهبانی علمدار کر بلاحضرت عباس ملیه السلام کرر ہے تھے اور جب آپ ٹکے بازو کٹ جاتے ہیں اور اہل بیت ایک ایک کر کے شهادت کا جام نوش کرتے ہیں اور حامیان حسین کٹنا شروع ہوجا تے ہیں اور اخیر میں چند ساتھی اور پاسبان رہتے ہیں۔ای مصبت اور غم کے عالم میں ، بی بی زینب اپنے خیمے سے باہر آتی ہیں اور اپنے دونول بیٹول ،ایک کی عمر نوسال اور دوسرے کی دس سال تھی۔ اور دونوں کو چوٹی چوٹی زرہ پہنائی ہوئی تھی اور تلواریں اُن کے نصنے ہاتھوں میں تھائی تھی اور حمین 'کے خیمے لے جاتی ہیں اور فرماتی ہیں کہ اپنے ناناجان څر مصطفیٰ سے سناتھا کہ جب مصبت کاو قت یو تواُس حال میں صد قہ کیا کر و، جس سے مصیب ٹل جاتی ہے۔ لیکن بیال ہم پہ ظالمول کے پہرے ِلگے ہیں پھر صد قہ کے دے۔ کوئی عاجت مند بھی بیمال نہیں آگے گا۔ تو انہی کو صد قہ کر او حمین مشاید تیری مصبت نگ جائے۔ امام عالی مقام حمین ٹنے کہامیری بہن یہ نھنے نو دس سال کی عمر کے نہیں لڑ سکتے اور ان کے والد بھی بیال نہیں ہے ۔ زینب الکبریٰ کی صالح تربیت کا پتیج یہ تھا کمااِن دو نھنے بچول نے عمر بن سعد سے کما جس نے ان نھنے نورانی بجول ، عون و محد کو بہلانے اور پھسلانے کی نایاک سعی کی لیلن اِن دونول نے کہاہم جیسے ہزار بھی حسین پُر قربان ہونے کے لیے تیار ہیں۔ان د ثوار ترین حالات میں جب ہر طرف سے بنوامیہ کے ظالموں اور مکاروں کی طرف تیربر سائے جارے تھے۔ جب فلم کے بہاڑ توڑے جارہے تھے۔ بس امام عالی مقام حمین ٹرہ گئے اور بی بی زینب رہ گئی۔ نیزے حمین ' کے سینہ مبارک میں لکتے ہیں۔ سارا بدن مبارک خون آلودہ ہیں ۔ بی بی زینب أینے مقد س ہا تھول سے اپنے بھائی کے بیجے يوٹے جم مبارک کو اُٹھاتی ہیں اور کہتی ہیں "ربئنا لقبل مِنا

طدالقُربان " یا اللهٔ عاری میه قربانی اپنی بارگاه میں قبول فرما۔
تاریخ انسانی اس جیسی عظیم المرتبت قد آور، مثالی ،مقد س ا ور
نورانی خاتون کی مثال لانے سے قاصر نظر آتی ہے۔ پوری انسانی
تاریخ میں زینب الکبریٰ سلام علیها جیسی کوئی دوسری مثال ملنا
محال ہے۔ آپ سلام علیها کی ثابت قدمی، استفامت، جرأت و
حسلہ اور صبروالیتان فوع إنسانی مذھرف یار کھے گی بلکہ انسانیت کو
بی بی زینب تانے شرف و افتخار عطاکیا۔

بی بی زیب گن مصائب سے گذری ، کن د ثوار ترین حالات کاسامناکیا اسے بیان کرتے ہوئے روح کانپ جاتی ہے۔ اور آگھیں نم ہوجاتی ہیں۔ لینیاً اسے سمجھنا اور بیان کرنا آبان نہیں ہے۔ اس عظیم واقعے کا جو آلِ محمد خالیاتیا کے ساتھ پیش آیا۔ ابن اشر الجزری اور طبری روایت کرتے ہیں کہ بی زینب ٹیلیے کے اوپر آگر کھڑی ہوتی ہیں اور اپنا مقد س رُخ مدینے کی طرف کرتی ہیں اور کئی ہیں "یا جَداہ ، یا محمد سنے کی طرف کرتی ہیں اور کئی ہیں "یا جَداہ ، یا مَدل سنے کی طرف کرتی ہیں اور کئی ہیں "یا جَداہ ، یا مَدل کے ملائکہ السمائی ، هَذا حَمیدُنک مُدل کُوب اللهِ ، مَنلُق مُن بُنا بَداہ سَمائی ، مَنلُوب اللهِ المُشکی ، وَبَنَادُک سَبَایا ،وَ إِلَی اللهِ المُشکی ، وَالَد کُن اللهِ اللهِ المُشکی ، وَالَد کُن اللهِ وَالَد کُن اللهِ اللهِ اللهِ وَالْد کُن اللهِ اللهِ اللهِ وَالْدِ کُن اللهِ وَالْدِی ، وَاللهِ وَالْدِی اللهِ وَالْدُی اللهِ وَالْدَی اللهِ وَالْدِی وَاللهِ وَالْدِی وَالْدِی اللهِ وَالْدِی اللهِ وَالْدِی اللهِ وَالْدِی اللهِ وَالْدِی اللهِ وَالْدِی وَالْدِی اللهِ وَالْدِی وَالْدِی اللهِ وَالْدِی وَالْدُی وَالْدِی وَالْدُی وَا

ای کے قرآن کہتا ہیں اور یہ اصول واضح کرتا ہے کہ مقام اُن دی کا مالی و بلند ہوگا جن کی جتنی بڑی آزمائش ہوگا۔ "اُولئوک بُخرون العُرفَتُہ بِمَا صَبَرُوْا فَیما تُحیِّتُ وَمَالُماً۔"اُولئوک بُخرون العُرفَتُہ بِمَا صَبَرُوْا فیما تُحیِّتُ اِنعانے وَمَالُماً۔"اُنعیں اُن کے صبر کے بدلے جنت کے بالاخانے انعام ملے گے اور ملام کے ساتھ اُن کی وہاں پینڈائی ہوگا۔" قومعلوم ہوا کہ ایک متقل constant جدوجہد اور مقد س قریب کانام زینب الکبری ہیں۔خدا وند کی مقد س اور مبادک تحریب کانام زینب الکبری ہیں۔ صبر واستامت کانام زینب الکبری ایس عبر واستامت کانام زینب الکبری ایس عدل وانصاف کی خاطر بلند ہونے والی اور اُنمین میں۔ آواز کانام زینب الکبری ہیں۔ بنوامیہ کے مکر وفریب کے چرے اور ڈھونگ کو بے نقاب کرنے والی ،فواکانام زینب الکبری ہیں۔ اور ڈھونگ کو بے نقاب کرنے والی ،فواکانام زینب الکبری ہیں۔ اُنگھم صُل عَلی مُحمد وَعَلی اُل مُحمد وَعَلی اُل مُحمد





میدان کربلامیں خانوادہ نبوت کے چٹم و چراغ حضرت امام حمین علیہ السلام نے ۱۰ محرم الحرام ۲۱ ھے کے دن جو عظیم قربانی پیش کی، چودہ موسال گزر جانے کے بعد بھی اس قربانی میں بہنے والے پاکیزہ خون کی خوف الحراف عالم میں پھیلتی جارہی ہے۔ شاید ہی دنیا کا کوئی ایسا خطر ہو جس میں امام عالی مقام کے آزادی و حریت کے پیغام کی شمع روش ند ہو۔ کربلا کے حمین علیہ السلام نے انسان کو فائن و فاجر اور ظالم حمر انوں کی آگھوں میں آگھیں ڈال کربات کرنے کا سینہ و ملت اور مختلف شعیمہ بائے زندگی سے تعلق رکھنے والے انسانوں کے لئے بلیاں رہفائی فراہم کرتی ہے۔ فوامہ رمول صلی الله علیم والہ و تلم سے اپنے پاکیزہ نون کی حرارت سے معاشر سے کی روح کو زندہ کیا۔ حقوق انسانی، ایثار، فداکاری، مماوات، انوت، چدردی، اقدار انسانی، ایثار، فداکاری، مماوات، انوت، چدردی، اقدار انسانی، ایثار، فداکاری، مماوات، انوت، چدردی، اقدار انسانی، ایثار، فداکاری، مماوات، انوت، چدردی،

املام چاہتا ہی ہے کہ امن و امان اور عدل وانساف قائم رہے ظلم و متم کا نام و نشان بھی باقی نہ رہے۔ حمین ابن علی علیہما السلام نے اپنے قیام کے ذریعہ پیغام دیا کہ اگر قلم آشکار پور ہا ہو، ظالم، انسانیت کا نون چوس رہا ہو، توگوں کے حقوق پامال ہورہے ہوں، کمزوروں کو دبایاجارہا ہو، زمام حکومت الیے ہاتھوں میں آجائے انسانیت پامال ہورہی ہو، اقتدار ان لوگوں کے ہاتھوں میں آجائے بوانسانیت کی نوبو بھی نہ رکھتے ہوں، کمی بھی انسان کی جان و مال ، عزت و آبر و محفوظ نہ ہو توالی صورت میں ہر حق پند انسان کا فرلینہ ، عزت و آبر و محفوظ نہ ہو توالی صورت میں ہر حق پند انسان کا فرلینہ ہو کے خلاف اقد ام کرے، الیے مواقع پر خاتوں رہ جانا اور ہے کہ فلم کے خلاف اقد ام کرے، الیے مواقع پر خاتوں رہ جانا اور

کوئی بھی اقدام نہ کر ناظالم کے قلم میں شرکت کے مترادف ہے۔
لہذا حمین ابن علی علیہ السلام نے قیام کر بلا کے ذریعہ یہ پیغام
بھی دیا کہ قلم کے خاتمے کے لئے جو کرسکتے ہو کرو، قلم پر خاموثی و
سکوت اختیار کرکے ظالم کو سمارا نہ دو اس لئے کہ اگر ایک طرف
قلم کر نابراہے تو دو سری طرف قلم ہوتے دیکو کر کوئی اقدام نہ کر نا
بھی براہے۔ کر بلامیں نوامہ ربول نے اپنے دفتا کے ہم راہ سرکٹا
کرمقد س لہوسے امت کے لئے نجات کی کلیر گھپٹی۔ جس کوشاعر
مشرق علامہ اقبال علیہ رحمہ نے نہایت ہی قسیح و بلیغ انداز میں بیان
فرمان۔

نش الااللهٔ برصحرانوشت سطرعنوان نجات مانوشت رمز قرآن از حمین آموختیم ز آتش او شعله هااند وختیم خون او تفسیراین اسرار کر د

پس بنای لااله گردیده است

ز آتش او شعله هااند و ختیم تابید می بیت مهد خون او تفسیراین اسرار کر د کیونکدیزید اور بنوام ملت خوابیده دابید از کر د وبدل چاہتے تھے بہرحق در خاک و خول غلطیدہ است

امام عالی مقام "نے کربلا کے ذریعے ایثار و قربانی اور اعلیٰ اخلاقی و انسانی اقد ارکوزندہ کیا۔ انقلاب کی راہ میں حائل تام رکاوٹوں کو دور کیا۔ مردہ ضمیر ول کو جگاکر ان کے اندر ظالم و جابر کے خلاف نفرت کا جند بدید ارکیا۔ تلمت و جمالت کے خلاف مزاحمت، مقاومت اور دفاع کا انداز سخمایا۔ اور بشریت کے لئے نجات کا راستہ مشخص کیا۔ کر بلا کے نوئین واقعہ کے بعد جس طرح شیر دل خاتون صفرت زینب سلام اللہ علیہا نے اس تحریک کو جلا بخثی وہ تاریخ کے اور اق میں منہری حروف سے درج ہیں اور عالم بشریت کے لئے نمونہ علی سنہری حروف سے درج ہیں اور عالم بشریت کے لئے نمونہ علی سے ہ

اگر بالفرض امام علیہ السلام سے بیعت کا مطالبہ نہ کیا جاتا تو کیا آپ خاموش اور ہاتھ پر ہاتھ دھرے بیٹھے رہتے؟ نہیں ایسا ہرگز نہیں ہوتا۔ اس لئے کہ امام علیہ السلام کاارباب اقتدار سے اختلاف محض بزید کی بیعت تک محدود نہیں تھا۔ اگر ارباب اقتدار بیعت کے سلسلے میں خاموش بھی رہتے تو بھی امام علیہ السلام خاموش نہ رہتے، کیونکہ یزید اور بنوامیہ ظلم و سم، معاشرتی برائیوں اور اسلامی احکام میں رد وبدل چاہتے تھے۔ یہ وہ بڑی برائیاں تھیں جن کی اصلاح امام اپنی فرید داری مجھتے تھے۔





سدالشداء علیہ السلام عاکم وقت کوان صفات سے بے ہمرہ دیکھتے ہیں، جن سے ایک مسلمان محکم ان کو متصف ہو ناچاہیے اور الهی نائندہ کے طور پر اپنے آپ کو پیش کرنے والے کو متر دکرتے ہیں۔ چانچہ اپنے ایک خطبے میں فرماتے ہیں "اے لوگو! رمول خدا "نے فرمایا!اگر کوئی شخص کمی ظالم عالم کو دیکھے جو ظالم و شمگر ہو کہ اللہٰ کے حرام کئے ہوئے کو حلال بنار ہا ہو، خدا سے گئے ہوئے عہد و پیمان تو اور اللہٰ کے بندوں کے ساتھ ظم و سم سے پیش آتا ہواور (یہ شخص) ایے عالم کو دیکھنے کے ساتھ ظم و سم سے پیش آتا ہواور (یہ شخص) ایے عالم کو دیکھنے کے باو جود اپنے علی یا اپنے قول سے اس کی مخالفت نہ کرے تو اللہٰ کو بھر اہ بوجود اپنے علی یا اپنے قول سے اس کی مخالفت نہ کرے تو اللہٰ کو بھر اہ بوجود اپنے علی یا اپنے قول سے اس کی مخالفت نہ کرے تو اللہٰ کو بھر اہ بوجود اپنے علی یا دیکھنے اور بے علی اور بے علی کا تحص کو ای ظالم کے ہمر اہ عذاب میں مبتلا کرے گا۔

پس عاثورہ کھا تاہے کہ احیائے اسلام اور بقائے انسانیت کے لیے قربانی دینی چاہیے۔ قرآن و سنت کی راہ میں جو چیزیں رکاوٹیں پیدا کر رہی ہیں ان سے پر ہیز کرنا چاہیے۔ اس مقد س تحریک اور محتم مانقلاب سے ہیں یہ درس یہ مقاہے کہ حق و باطل کے میدان جنگ میں چوٹے اور بڑاے، مرد اور عورت، بوڑھے اور جوان، معزز اور عاجز، امام اور رعایا ایک ہی صف میں کھڑے ہوجائیں۔ بینیا اباق کر بلاکی قوم کو ذات سے عزت کی طرف اٹھانے کے لیے کافی ہیں۔ سی اسباق کفر اور تکبر کے سامنے شکست دے سکتے ہیں۔ پس نظام الہی کے خاطر ہر مرد حمینی گاور ہر عورت زینبی سردار راداکرے۔

#### فناکی ریکزر په منزلِ بقائحیلن ہے یمی ہے قصه مخضر، یزید تھا، تحمیلن ہے

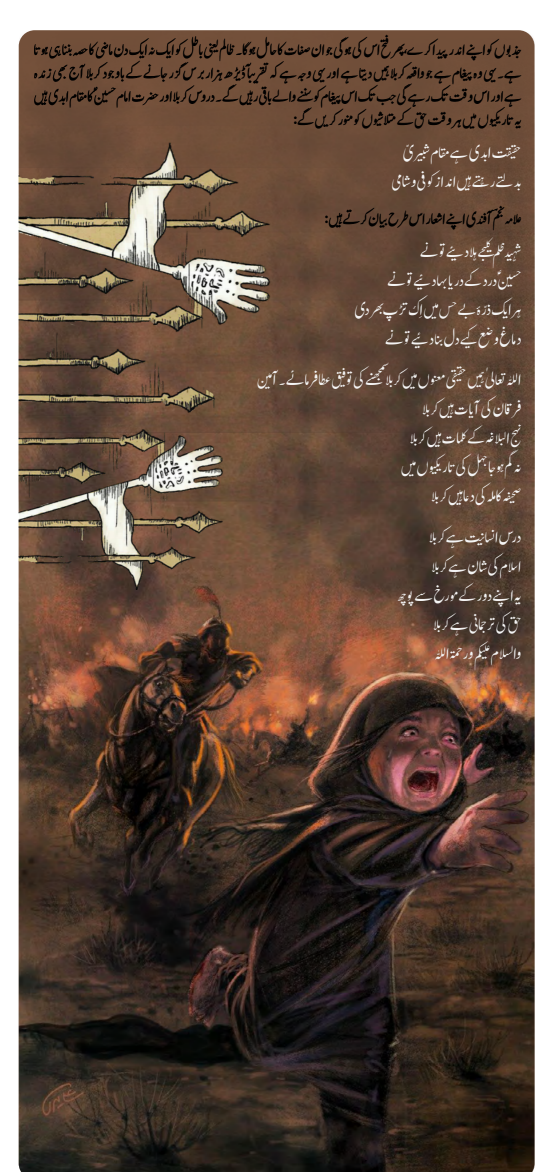
یمی واقعہ کربلاکا خاصہ ہے کہ روز عاثور احضرت امام عالی مقام حمین بن علی ابن ابی طالب (ع) نے اپنے چند ساتھیوں کے ساتھ ایک ایسا تاریخی انسان ساز انقلاب ہر پاکیا کہ بادشاہ وقت کے محل میں احمل پیمل مچے گئی، وہ معیارات و حقائق جن پر وقت کی تیزر فار آندھیوں نے بردہ ڈال دیا تھا، یک لخت ہٹ گیا۔

کر بلااس انقلاب کانام ہے جو اپنے بعد رونما ہونے والے ہر انقلاب اور تحریک کاسرچثمہ ہے۔

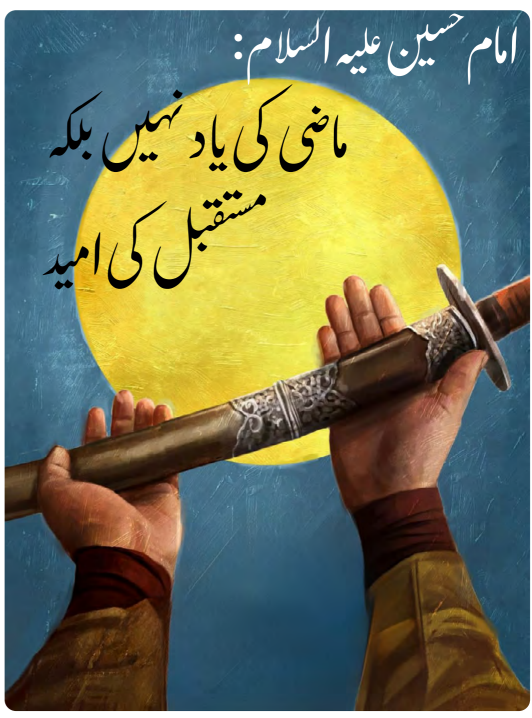
عیما کہ عرض کیا جا چاہے کہ کر ہلا کا اہم ترین درس شہادت، ایثار اور فد اکاری ہے۔ امام حمین علیہ السلام نے فقط انسانیت کی بقا کی خاطر کر ہلاکے بیتے ریخزار میں اپناہھ اگھر حتی کہ اپنا مشخاری فرزند شہزادہ علی اصغر بھی قربان کر دیا۔ ایثار، فد اکاری، قربانی و عنیرہ یہ وہ اعلیٰ انسانی صفات ہیں کہ آگر کسی معاشرہ یا قوم میں پیدا ہو جا تیں تو وہ قوم یا معاشرہ کبھی بھی تاریخ کی اندھیری کو ٹھریوں میں دفن نہیں ہوسکتا اور سمی وہ صفات ہیں جن کو امام حمین علیہ السلام نے الاھ میں بشریت کا خاصہ بنا دیا اور آج چودہ صدیاں گزر جانے کے بعد میں بشریت کا خاصہ بنا دیا اور آج چودہ صدیاں گزر جانے کے بعد بھی واقعہ کر ہلا کی ہازگشت چہار جانب سائی دے رہی ہے۔

(جاءالتی وز هق الباطل ان الباطل کان زهو قاً) ہی روز عاثور امام حمین علیہ السلام کا پیغام تھا۔

اگر تاریخ کے اوراق پر سرسری نظر بھی ڈالی جائے توالی مذہبانے کتنی مثالیں مل جائیں گی جن کا سرچشہ اور منبع واقعہ کربلاہے۔ میں کر بلاکاید ف بھی تھا کہ انسان بیدار یوجائے، مظوم، ظالم کی آنکوں میں آنگییں ڈال اسے لکارے، ذلت کی زندگی کے بجائے عزت کے ساتھ مر جانے کو ترجیح دے۔ فداکاری، ایثار و قربانی جیسے







امام حمین علیہ السلام، نورِ نبوت کے اُس چراغ کا نام ہے جس کی و، ہدایت ِعالم کے لیے ہمیشہ فروزال رہی۔ آپ کی ولادت مدینہ منورہ میں من ہم جری کو یوئی۔ نواسۂ رمولؓ، فرزند بتولؓ اور وارثِ امیر المومنین حضرت علی علیہ السلام ہونے کے نامے آپ کی تربیت ایسی پاکیزہ آغوش میں ہوئی جمال جبرائیلؓ وحی لے کر آئے۔

## إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهِ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُالرِّجْسَ أَهْلَ النَّيْتِ وَيُطَهِّرُكُمْ تَطْهِيرًا لِ

ترجمہ: اللهٔ کاارادہ بس میں ہے ہر طرح کی ناپاکی کوائل بیت! آپ سے دور رکھے اور آپ کوایے پاکیزہ رکھے جیسے پاکیزہ رکھنے کا حق ہے۔

یہ آیت آپ کی عصمت اور رو حانی طمارت کی مینن دلیل ہے۔
سرتِ امام حمین ایک ایسا آئینہ ہے جو عبد سے معبود تک کے سفر
کی تجلیات سے منور ہے۔ آپ نے پوری زندگی صبر، علم، عبادت،
شباعت، اور ابھیرت کامظاہرہ کیا۔ امام حمین کی عرفانی روح اُن کی
دماؤل، مناجاتول اور خاص طور پر دمائے عرفہ میں جبوہ گر ہے۔
اس دمامیں امام حمین نہ صرف اپنے رب سے عثق کا اظہار کرتے

يں بلك عالم بمتى كى وحدت و حققت كو بھى بيان كرتے ہيں۔ كَيْفَ يُسْتَدَكِّ عَلَيْكَ بِمَا هُوَ فِي وُجُودِهِ مُفْتَقِرٌ

۔ (تجھ پر اس پیز سے کیے استدلال کیا جائے جو اپنی ذات میں تیری محتاج ہے)

یہ الفاظ امامٌ کی گہری توحیدی معرفت کی گواہی ہیں۔ امام حمین ً ایک ایسے امام ہیں جن کی ذات عثق حقیقی کامر کز ہے، جو عبدیت کے بند مقام پر فائز ہیں، اور جن کاہر عمل فنا فی اللهٰ کی تصویر ہے۔ چونکہ امام حمین علیہ السلام کے فضائل کااحصا ممکن نہیں ای لئے چند ایک نکات صرف تبر کاً عرض کر تا چاول۔

امام حمین پر خداوند کے عطاکر دہ الطافِ خاص:

اِلَیْكَ ـ ۲

یہ موضوع، اس حققت ِ تابناک کا آئینہ دار ہے کہ پروردگارِ عالم نے امام حمین مو اپنے جالی و جلالی صفات میں سے بعض نمونے لطور عنایت عطا فرمائے اور ان کی ذاتِ اقد س کو جلوہ گاہِ اساءِ حملی قرار دیا۔ وہ اساءِ الہمیہ جن کا ظہور امام حمین کی حیات اور مصیبتوں میں جملکتا ہے۔

مولاناسيد حن على كاظمى (قم المقدس)

1) سبیح کائنات اور حمین گاماتم: ارشادِ ربانی ہے:

وَإِنْ مِّنْ شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ ٣

ترجمہ: یعنی کوئی چیزایی نہیں مگریہ کہ وہ اللہٰ کی تنبیج وحد میں مشغول ہے۔

یہ آیت پانچ مفاہیم کی عامل ہے۔ بے شک، خداوند نے اپنی اس صفت کا جلوہ حمین میں بھی ظاہر کیا ہے۔ کیونکہ کا ئنات کی ہر مخلوق آپ کی مصبت پر گریہ کرتی ہے، اگرچہ ہم ان کا گریہ محبوس نہیں کرتے۔ گریہ صرف آنو بہانے کا نام نہیں، بلکہ ہر مخلوق اپنے حال کے مطابق امام پر ماتم کرتی ہے۔

روایات میں آیاہے کہ:

آنمان کاگریدیہ تھاکہ نون کے قطرے برسائے، "

زمین کاگریہ یہ تھاکہ جہال کوئی پھر اٹھایاجا تاوہاں سے نون ابنا تھا، مچیلیوں کا گریہ یہ تھاکہ وہ پانی سے باہر نکل آتی تھیں، °

هوا کا گریه تیرگی و تاریکی تھا، <sup>۲</sup>

بورج كاگريهاس كا<sup>گه</sup>ن لگنا تحامياند كاگريهاس كاخو**ن** تحاي<sup>د ،</sup>

۲) فطرتِ سلیم اور دلول کی امام حسین علیه السلام کی طرف کشش:

ایک اور صفت ِ خداوندی میہ ہے کہ ہر مخلوق کی فطرت میں خالق حکیم کے وجود کا اعتراف پایاجا تاہے۔ جیسا کہ قرآن فرما تاہے:

فطْرَةَ التُّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا. ^

ینی اللہ کی اس فطرت کی طرف جس پر اس نے انسانوں کو پیدا کیا۔

تام ادیان کے پیرو کار حتی کہ بت پر ست بھی خالق کے وجود کے قائل ہیں۔ اور منکرین بھی دل میں اللٹہ کے وجود کو مانتے ہیں، اگرچہ زبان سے انکار کریں۔

ای فطری جذبے کی ایک تجلی حسین کی ذات میں بھی ہے، کیونکہ آپ کی مصیت پر ہر دل موگوار ہو تاہے۔ حتی کہ وہ لوگ ہو آپ کو



وللايس تائمز المجال

بچانتے بھی نہیں،ان کے دل بھی آپ پر رو پڑتے ہیں۔ .

بعض ہندو جو اسلام کے مخالف ہیں، وہ بھی امام حسین کے لیے مجالسِ عزا منعقد کرتے ہیں۔

حیین ؑ سے یہ وابنتگی بیال تک ہے کہ آپ کے دشمن بھی آپ پر گر میر کرتے تھے۔

عمر بن سعد ہویزید کی سپاہ کاسیاہ دل کمانڈر تھا،جب امام کے قتل کا حکم دے چکاتھا، صفرت زینب کے دلخراش کلمات بن کر روپڑا۔ ۹

وہ بد بخت جو امامؑ کی بیٹی فاطمہ کے گوثوارے لوٹ رہا تھا، وہ بھی رونے لگا۔ '

دیگر قاتلانِ حسین جمی بعد میں گریہ کرتے رہے۔ "

لیکن ایک شخص الیا تھا جس کے بارے میں مصبت ِحسین ؑ پر کوئی رونایار قت دل میں نہ پایا گیا،اور وہ تھا: ابن زیاد خدا کی لعنت ہو اس بر۔

البتة صرف ایک موقع ایبا آیا جب وہ متاثر ہوا: جب امام عجادً کے قتل کا حکم دیا، اور حضرت زینب سلام اللهٔ علیہا نے انہیں گلے لگا کر فرمایا۔

رہایا۔ اگر تم اسے قتل کرو کے تو پہلے مجھے قتل کرو۔

تب ابن زیاد کی حالت بدل گئی اور کها

اسے چوڑ دو، عیبا کہ میں دیکھ رہا ہوں یہ ویسے ہی اپنی بیاری کی شدت سے مر جائے گا۔

۳) بے نظیر مصائب اور تفصیل نامکن:

صفاتِ خداوندی میں افعل التقضیل (یعنی سب سے زیادہ، اعلیٰ ترین) حقیقی طور پر جاری نہیں ہوتی،اگرچہ ظاہری الفاظ میں استعال ہو، عیسا کہ دعائے سحرمیں ہے۔

اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ مِنْ بَهَائِكَ بِأَبْهَاهُ وَكُلُّ بَهَائِكَ بَهِيُّ ـ

لینی۔ اے اللہٰ! میں تجھ سے تیرے سب سے زیادہ پر جال جال کا موال کر تا ہوں، حالانکہ تیرے سب جال پر جال ہیں۔

ای طرح خدا کے اساء میں بھی کوئی ایک دوسرے پر افغنل نہیں، سب عظیم اور مقدس ہیں۔

سب عظیم اور مقد س ہیں۔ امام حسین میں بھی یہ صفت جلوہ گر ہے کہ آپ کی تمام مسیبتیں کیساں عظیم اور دل سوز ہیں۔

اگر تم چوٹی کی مصبت پر غور کرو تووہ بھی سب سے بڑی نظر آتی ہے۔

اور اگرتم آسان ترین مصیت کو دیکیو تووه بھی دل ہلادینے والی لگتی ہے۔

گویا ہر مصبت، حمین کی عظمت میں بے مثل ہے۔

#### ۴) فیض عام و متنوع ذریعه نجات:

اللہٰ تعالیٰ نے بندوں کی مغفر ت، قرب اور رضا کے لیے مختلف راہیں کھولی ہیں۔

ہر عبادت کے لیے بھی متبادل، کفارہ یا نیابت کے ذریعے فیض کا دروازہ رکھا ہے تاکہ کوئی محروم نہ رہے۔

ای طرح، حمین مجی فیض الٰبی کا ایک وسیلہ ہیں، جن سے ہر حالت کے انسان فائدہ حاصل کر سکتے ہیں:

ع ان کی زیارت کا اجر مقرر ہے۔ اگر کوئی خود مذجا سکے تو کسی کو نیابت میں بھیج دے۔

🕊 اگرید بھی مکن ند ہو تو دور سے سلام کر نا بھی باعث ِ اجر ہے۔

🖊 گریه کی فضیلت بھی بے پناہ ہے۔

ای لیے خدا نے حمین کی مصیبتوں کو مختلف شکلیں دی ہیں تاکہ ہر دل، ہر کیفیت، کی نہ کسی مصیبت سے متاثر ہو۔

🖊 کوئی تنهائی پر غمز دہ ہو تاہے،

🖊 کوئی پیاس پر،

🖊 كوئى زخمى بدن پر،

🖊 كوئى ايسے بدن پر جو دوبار زخمى ہو،

ع اور کوئی ایسے بدن پر ہو زخمی ہو کر گھوڑوں کے سموں تلے آچکا ہو۔

ان مصیبتوں کا ثمار نہیں۔

اور اگر ان میں سے ہر ایک کو دیکھواور سب سے بڑی، پھر ان میں سب سے جانکاہ مصبت کو تلاش کر و، تب دیکھو گے کہ حسین گی ہر مصبت دل شکن ہے۔

۵) صفات بے مثال و مخصوص:

جس طرح اللهٰ کی صفات میں اس کا کوئی شریک نہیں، ویے ہی حمین کو بعض ایے اوصاف عطاہوئے جوان کے مواکسی کے حصہ میں نہیں آئے۔

یہ حسینؓ ہی ہیں جنہیں "قتیل العبرة" کما گیا — الیا شہید کہ ہر مومن ان کے ذکر پر اشکبار ہو جاتا ہے۔

یہ محبت عام نہیں، بلکہ خاص الخاص ہے۔ یہ عثق ایک اسرارِ الٰہی ہے جو مؤمن کے دل میں دفن ہے۔

> ۲) مجبت امام حسین علیه السلام ایک راز ربانی: الله سے مجبت کسی بھی ماشتانہ مجبت کے مثابہ نہیں۔

حمین کی مجبت بھی ایمی ہی ہے جو کمی بھی اور مجبت سے جدا ہے۔

#### جیسا کہ نبی اکر مٹے نے فرمایا:

انَّ لِلْحُسَيْنِ مَحَبَّةً مَكْنُونَةً في قُلُوبِ
 الْمُؤْمِنيـن ٣

لینی حسین کی محبت مؤمنوں کے دلول کی گرائیوں میں پوشیدہ ہے۔

يه حديث ال وقت بيان يوني جب:

نبی اکرم صلی اللهٔ وآله وسلّم نے حضرت حشین علیہما السلام کو باغ میں سویا یوایایا۔

🖊 آپ نے پہلے امام حسین کو چوم کر جگایا۔

ع مقداد نے عرض کیا گویا امام حسین علیہ السلام بڑے بھائی ہیں کہ پہلے ان کو جگایا

🛂 نی ٹنے فرمایا: عبت ِحسین دلول کی گهرائی میں پوشیدہ ہے۔

اگرچہ بھائی امام حن علیہ السلام فضیلت میں ہم پلہ یا بڑے ہوں، مرمجت امام حسین علیہ السلام کا انداز جدائے۔

یہ محبت مقام و مرتبہ کے لحاظ سے نہیں، بلکہ کیفیت اور تاثیر کے اعتبار سے ہے۔

اسی محبت کے آثار:

**ی** ہر مؤمن کادل زیارت حمین کی تمنامیں رہتاہے۔

🖊 جب حسین کاذ کر ہو تودل تعکمین ہو تاہے۔

◄ جب کوئی زیارت سے واپس آئے یا کربلا کی تیاری کرے،
 دلول کی حالت بدل جاتی ہے۔

ع کربلاکے زائر کو صرف زائرِ حمین کہاجا تاہے، چاہے دیگر امامول کی زیارت بھی کر آیا ہو۔

على امام على في فرمايا: "يا عَبْرَةَ كُلِّ مُؤْمِنٍ ال بر مؤمن كي آكلول كي آكلول كي آكلول كي آكلول كي آكلول

🖊 اور امام حسین ٹنے فرمایا:

أَنَا قَتيلُ العَبرَةِ، لا يذكرُني مُؤمِنٌ إِلَا استَعبَرَ ـ ٣





میں شہید اشک ہوں، کوئی مؤمن مجھے یاد نہیں کر تا مگریہ کہ وہ رو

محرم شروع ہوتے ہی دلول پر غم چھاجا تاہے۔ امامٌ کی مصیب جتنی باربیان یو، دل نبھی اکتانهیں جاتا۔

بلکہ جب کوئی مؤمن امامٌ کی تشذ لبی، زخمی پیکر اور تنهائی کا ذکر سنتا ہے توہربار آہ و بکا بلند ہوتی ہے۔

امام حسین علیہ السلام کی عظمت کامطالعہ کرنے کے بعد اب آتے ہیں اس مہینہ کی اہمیت کی طرف جرکا انتظار ہر سال مومنین کو رہتا ہے،لینی ماہ محرم الحرام۔

#### محرم: فطرت کی فریاد

محرم الحرام، املامی تاریخ کا وہ باب پُر موز ہے جس میں انسانیت کی بقا، دین کی سلامتی،اور فطرت کی فریاد ایک ہی وقت میں نوحہ گر نظر آتی ہے۔ یہ مہینہ فقط اسلامی سال کا آغاز نہیں بلکہ ضمیرِ انسانی کی بیداری کا نقطهٔ آغاز ہے، وہ آغاز جو کربلا کے ریگزار پر امام حسین علیہ السلام کے لہو سے سینچا گیا۔ امام حسین ؓ، فقط ایک مطلوم شہید کا نام نہیں، بلکہ ایک نور ہے، ایک عرفان ہے، ایک مقام نسلیم ہے اور ایک زندہ و جاوید صدائے "لا" ہے، جو ہر دور کے بزیدی نظام کے خلاف گو نجتی رہتی ہے۔

قرآن کہتاہے.

وَلَا تَحْسَبَنّ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهُ ّأَمْوَاتًا بَـلْ أَحْيَاءٌعِنـدَ رَبِّهِـمْ يُرْزَقُـونَ (آل عمران:١٦٩)۔

حمین کی شہادت،حیاتِ جاوید کااستعارہ ہے۔ وہ زندگی جو نہ صرف خود زندہ ہے بلکہ دوسرول کو زندہ کرتی ہے۔

محرم الحرام ماهِ عزاء ياموسم بيداري:

محرم الحرام كاپيغام صرف آنو اور ٺوحه نهيں بلکه عرفان، احتجاج، بید اری اور قیام ہے۔ امام حمینؑ کے عزادار جب گریہ کرتے ہیں تَّ وہ دراصل اپنے دل کوظم سے نفرت، تن کی محبت،اور معرفتِ الہی سے سرشار کرتے ہیں۔

محرم ہیں دعوت دیتاہے کہ کیاہم فقط ماتم گزار ہیں یا حمینی کر دار کے

یہ ممینہ ہر فرد کو چھیلناڑ تا ہے کہ وہ یزید وقت کے خلاف قیام کرے، چاہیے وہ کنس کی یزیدیت ہو یا نظام کی۔

مقاومت حسين ايك عرفاني بوره:

کربلا،امام حسین کی زبان سے نکلا ہوا ایک مورہ ہے،جس کی ہر آیت، ہر لفظ،ہر قدم ایک مسفل پیغام ر کھتا ہے۔ وہ مورہ جو ٹلم کے خلاف

کہ دیجئے: میں تمہیں ایک بات کی نصیحت کر تا ہول کو تم اللہ کے

ونیا آج جس حال میں ہے، وہاں ہر طرف فلم، جبر، ناانصافی، فکری

المجس، روّ حانی خلا، اور اخلاقی زوال کاراج ہے به طاقتور کمزور کو د با

ر ہاہے، سرمایہ دار غریب کانون چوس رہاہے، اور ضمیر موچکے ب ہیں۔ ایسے میں محرم الحرام صرف ایک تاریخی یاد - بنایا میں معرم الحرام صرف ایک تاریخی یاد

نہیں بگد ایک و ندہ پیغام ہے الیا پیغام ر جو ہر باضمیر انسان کے لیے بیداری

کی صدا ہے۔

ليے اٹھ کھڑے ہو۔

محرم اور عصر حابنر کے تقاضے:

محرم ہیں کیا سکھا تاہے:

#### ا فلم کے خلاف آوازبلند کرنا

کر ہلاہیں بتاتی ہے کہ اگریزید جیسے باطل قوتیں اقتدار پر قابض ہوں، تو خاموشی جرم ہے۔ امام حسین ٹنے فرمایا تھا

أَيِّي لَمْ أَخْرُجْ أَشِراً وَلَا بَطِراً وَلَا مُفْسِداً وَلَا ظَالِماً وَإِنَّمَا خَرَجْتُ لِطَلَبِ الْإِصْلَاحِ فِي أُمَّةِ جَدِّي ـ ٣٠

میں مذتو نود پندی کے لیے کلا ہول، مذغرور و فخر کے لیے؟ مذفساد چیلانے کے لیے اور نہ فلم کرنے کے لیے۔ میں توصر ف اپنے نانا کی امت کی اصلاح کے لیے 'بکلا ہول۔

#### ۲. دین کود نیاپر ترینج دینا

امام حسین ٹنے ہیں سکھایا کہ اگر دین خطرے میں ہو تو دنیا کی ہر چیز قربان کی جائتی ہے۔ آئے نے خصر ف اپنی جان بلکہ اپنے الل بیت اور اصحاب کی قربانی دے کریہ بتادیا کہ دین کے لیے جینااور مرناہی

#### س کی غلامی سے آزادی

كربلامين يزيد صرف ايك شخص نهين بلكه لفس إلماره كي علامت تحا وه نش جوانسان کو گمراہی کی طرف لے جائے۔ امام حسین کافتیام دراصل کنس کی غلامی کے خلاف بعاوت ہے۔ کر ہلاہر انسان کو دعوت دیتی ہے۔ کہ وہ اپنے باطن کایزید پیچانے اور اس پر حمین کی طرح قیام کرے۔

#### ۴.معرفت امام

صرف ظاہری ماتم کافی نہیں، بلکہ امام حین کی معرفت، ان کے مثن کو سمجھنا،اوراپنی زندگی میں ان کی سیرت کو اپنانااصل مقصود ہے۔ معرفت ِامام کے بغیر مذرین مکمل ہے، مذنجات ممکن۔

امام حسین ماضی نهیں، بلکه مشقبل کی امید ہیں:

امام حمین ٔ صرف ایک تاریخی شخصیت نهیں که جنهیں صرف یاد کیا جائے،بلکہ وہ ہر دور کے زندہ ضمیر کی ملامت ہیں۔ وہ مظام کی امید، حق پرست کی روشنی،اور باطل شکن کردار کی تجییم ہیں۔وہ آج بھی مظوم فلطین میں، کشمیر میں، یمن و عراق میں، ہراسٰ جگہ پر موجود ہیں ہال انبانیت سپسک رہی ہے۔

وه صرف تاریخ کاباب نہیں، مسقبل کی پیشانی پر لکھا ہوا نام ہیں۔

#### فلتفيانه تجزيه شهادت كامفهوم:

فلیفهٔ شهادت؛ شهادت صرف جهم کی موت نهمین، به روح کی بیداری ہے۔ امام حمین کی شمادت نے یہ ثابت کر دیا کہ حقیقی زندگی وہی ہے جواصول،صداقت اور وفا پر قربان ہوجائے۔ کر ہلا ہیں یہ سکھاتی ہے کہ اگر باطل فالب ہو تو خاموشی موت ہے، اور اگر مق کے لیے جان دے دی جائے تو وہی ابدی زندگی ہے۔

انا، خودی اور طاغوت سے جنگ:انسان کی سب سے بڑی لڑائی ہاہر کے دشمن سے نہیں بلکہ اندر کے گفس، غرور اور خود غرضی سے ے۔ امام حسین کی قربانی ہیں یہ پیغام دیتی ہے کہ جب تک انسان اٹیے باطن کے یزید کو قتل نہیں کر تا، وہ حققت کے حسین ٹک





19

دو قو تول كااز لي تصادم: ايك فلسفيانه مطالعه:

انسانی تاریخ، محض بادشاہوں کی جنگ، حکومتوں کی تبدیلی یا تهذیبوں کے عروج و زوال کا نام نہیں۔ بلکہ تاریخ کا حقیقی متن "حق وباطل"، "عدل وظم" اور "روح و مادہ" کے درمیان مسلسل جدوجہد کا آئینہ ہے۔

علامه اقبالؒ نے جب بیہ کہا ۵:

موى و فرعون و شبير ويزيد

این دو قوت از حیات آید پدید

توہ ہیں بتارہے تھے کہ یہ شخسیات صرف تاریخی افراد نہیں، بلکه دو دائمی اصول (eternal archetypes)ہیں۔

ایک وہ جوباطن انسان کو خلامی، خود پر تی، جبر اور مادہ پر تی میں جمونک دیتی ہے لینی فرعونیت اوریزیدیت

اور دوسری وہ جوانیان کو فطری آزادی،عدل،صداقت، قربانی اور توحید کے نور سے زندہ رکھتی ہے ۔ لینی موسویت اور حینیت بیدو قوتیں ہر لحمہ ہرانیان کے باطن میں اور ساج کے ہر ڈھانچے میں بر سرچکار رنتی ہیں

#### محرم و قت سے ماورااحجاج:

محرم محض اسلامی کینڈ رکاایک مین نہیں، بلکہ تاریخ انسانی کے تغمیر کی بید ارک کانام ہے۔ یہ زمان و مکان کی قیود سے آزاد ایک صدا ہے، جو ہر دور کے انسان کو قیبیناڑتی ہے کہ اے انسان! توکب تک مسلحت، نوف اور خاموثی کے نقاب اوڑھے رہے گاکیا تو جانتا ہے کہ بزید صرف تاوار یا تاج کانام نہیں، بلکہ وہ ہر وہ نظام ہے جو حق کو دباتا ہے۔ امام حمین کاقیام صرف سیائی یا شخصی احتجاج نہیں تھا بلکہ ایک ماورائی، البی اور آفاقی موقف تھا۔ یہ وہ مقاومت ہے جوانسان کو باطنی بزید سے لڑنا کھاتی ہے، جونفس، حرص، نوف، غفلت اور ظاہر بینی کی صورت میں ہر دور میں زندہ ہوتا ہے۔

#### حبينٌ: حقّ كي لا يموت صدا

حمین فقط ایک مظوم امام سمیں، بلکہ صداقت کازندہ استعارہ ہیں۔
ان کا انکار، ان کی قربانی، ان کا استقامت پر اصرار ہیں میہ سکھا تاہے
کہ انسان و ہی ہے جو حقیقت پر قائم رہے، خواہ کتنا ہی اکیلا ہو، اور
باطل و ہی ہے جو چاہے کتنا ہی طاقور ہو، مگرصد اقت سے ماری
ہو قانا کے دہانے پر ہے۔

امام حمین کی قربانی،روحِ انسانی کی بتاکاسامان ہے۔ ان کی شادت نے ہیں تکھایا کہ

طاقت کی حاکمیت کو نہیں کہنا ممکن ہے۔

🕊 حق پر قربان ہونا، فنانہیں بلکہ حیاتِ جاودال ہے

🖊 خاموشی اور مصلحت پر مبنی زندگی، ذلت ہے

👱 اور ثلم کے سامنے ڈٹ جانا،عبادت ہے

محرم اور عصرِ حاضر آج کے دور میں:

ع جب فطائیت، نسل پر تی، سرمایه داری اور میڈیا کی آمریت انسان کو غلام بنا کچی ہے۔

ع جب فکر کو منخ، ضمیر کو مفلوج، اور ایمان کو مصلحت کا شکار بنادیا گیا ہے

ع جب فلطین سے لے کر شام ، عراق سے مین، اور غزہ سے بحرین تک مطلوم انسانیت فریاد کر رہی ہے

قومحرم کی صد ابلند ہوتی ہے کر بلاپھر زندہ ہے

یزید پھر تخت پر ہے

کیاتم بھی پھر امام حسین کے خاموش تاشائی بنو گے ؟؟

ہر انسان کو،ہر قوم کو،ہر دانثور،ہر عالم،ہر نوجوان کو یہ موال پوچینا ہو گا۔

**ڀ** ميں کس طرف کھڑا ہوں؟

ع میرے قلم، میری زبان، میری زندگی کس نظام کی نائندگی کر رہی ہے؟

🗨 کیامیں خاموش رہ کریزیدیت کا عثیر شعوری مد د گارین چکا ہوں ؟

ع یامیں حمین کے قافے کارا ہی ہوں، جے اگرچہ پیاس لگی ہے، مگروہ گردن نہیں جھکا تا؟

یمی محرم کا تقاضاہے؛

🖊 خود کو پیچاننا

🖊 امام کو پیچاننا

ع زمانے کی یزیدیت کو پیچاننا

🛭 اور حق کے ساتھ بیداری، بعیر ت،اور قربانی کے ساتھ کھڑا

در حقیقت ماہ محرم الحرام کاسب سے بڑھامقصدیں ہے جے ہم آہت آہتہ بھولتے جارہے ہیں، واقعاً ہیں سو چنا یو گافکر کرنا ہوگی ہم کہاں ہیں آج کس جانب کھڑھے ہیں کس کے مدد گار ہیں اور کس کے پیرو کار ہیں۔؟؟

مآخذ:

ا. بوره احزاب آیت ۳۳

۲. د مای عرفه

۳. بوره آسرا آیت ۴۴

٣. صدوق، محد بن على، عيون اخبار الرضا، ج٢، ص ٢٦٨

۵. ابن حجر، احد، تهذیب التهذیب، ج۲، ص ۳۵۴

۲. مُحدی ری شری، مُحد، دانشامه امام حسین (علیهالسلام) بر پایه قرآن، حدیث و تاریخ

ک. ٹھدی ری شری، ٹھد، دانشامہ امام حسین (علیہ السلام) بر پایہ قرآن، حدیث و تاریخ، جے، ص۳۴۳

۸. بوره الروم آیت ۳۰

9. خصائص الحسينيه، الشَّخ جعفر ثوستري \_ حياب فارى

۱۰. خصائص الحسينيه،الشخ جعفر تؤستري ـ چاپ فارسي

اا. خصائص الحسينيه، الشيخ جعفر تؤستري \_ حپاپ فاري

التى المبين فى معرفة المعصومين عليهم السلام، الشيخ على الكورانى العالى: ۵۸۸: « والامام الحسين عليه السلام له جاذ بية خاصة فى القلوب بحر د ذكر اسمه: إن تحسين مجة مكنونة فى قلوب المؤمنين »

١٣. بحار الأنوار، ج ٢٨، ص ٢٨٠.

۱۲. بحارالانوار، ۲۳ جلد اصفحه ۳۲۹

۱۷. بحارالانوار، ۱۳۰ جلد ( محد ۱۹۰۶) ۱۵. رمز بیخودی، اقبال لایوری





## كربلاكي القلابي اور روحاني حيثيت



کر بلا اور انقلاب" ایک نهایت اہم اور پر اثر موضوع ہے، جو تاریخ اسلام کے ایک عظیم واقعے"واقعہ کر ہلا" کوا نقلا بی سوچ، جد وجہد،اور ظلم کے خلاف قیام کے تناظر میں بیان کر تاہے۔

کر بلا کاواقعه ۲۱ چری (۹۸۰ عیوی) میں پیش آیا، جب نواسهٔ رسول سالٹاتینا امام حسین بن علی نے یزید بن معاویہ کی بیعت سے انکار کر دیا۔ امام حمین ؓ نے ظلم، جبر، اور فائق حکومت کے خلاف کھڑے ہو کر تاریخ انسانیت میں ایک لازوال مثال قائم کی۔ قار ئین کی خدمت میں واقعہ کربلا کے بعض پہلووں کی جانب توجہ دلانا چاہتا

#### کر ہلا کھے نہیں بلکہ ایک مسلسل پیغام ہے:

امام حمین ٹنے باطل کو تسلیم کرنے سے انکار کر کے ثابت کیا کہ ق کے لیے جان دینا بہتر ہے، مگر فلم سے سمجھو نہ نہیں کیا جاسکتا۔امام کا قیام محض سیای نهیں بلکہ ایک فکر کی اور اخلاقی بیداری تھی۔ انہول نے امت کو جگانے کی کو سیشش کی کہ دین صرف عبادات نہیں، بلکہ عدل و انصاف کا نظام بھی ہے۔

شہادت حسینؑ نے د نیا کو یہ سکھایا کہ کبھی کبھی ایک مظلوم کا بہایا ہوا خون، پوری قوم کے لیے حیات یا زندگی بن جاتا ہے۔

#### کربلاکے انقلابی اثرات:

کربلا نا انصافی اور سرکثی کے خلاف امام حسین (ع) کے انکار کی طرح دُٹ جانا سکھاتی ہے۔ امام حسین (ع) نے جب وقت کے یزید کے ظلم، زیادتی،اللہ اور اسکے رمول ملاتیلی کی نافرمانی کے خلاف قیام کیا اور بیعت دینے سے انکار کیا تو امام حمین نے ا پنی تعداد نهیں دیکھی بلکه اپنے ۲۷ یار و انصار و البیت میں وہ شادت کی آرزو دیکھی جو امام حمین (ع)کے نانا جان پیغمبراکرم محد مصطی سالتاران نے بدر کے میدان میں دکھائی تھی جو خود میں یمی ایک انقلاب تھا آج ای عظیم انسان کامل کا نوامہ اور حضرت على (ع) كالخت جگر اللام كو انقلاب كى روح پھونكنے اپنے الل خانہ سمیت ۲۲ جانثارول کے ساتھ کر بلا کے میدان میں ناناکادین پچانے کلا ہے۔ کر بلا کی انقلابی اثر اس بات سے بھی لگائی جاسکتی ہے کہ اس قدر ایک کثیر تعداد کی یزیدی فوج کے سامنے محض ۲ک سیاہی اینے اندر انقلاب کی گونج ہے ۔ کربلا کے بعد اسلام کو نئی روح ملی، نئی حیات اور نئی پیچان ملی، لوگول کو حق اور باطل کے در میان تمیز ہوئی۔ امام حسین ؓ کی شہادت نے فلم کے غلاف لڑنے والول کے دلول کو جلا بحثی۔

#### عصرحاضراور پيغام كربلا:

آج جب د نیاظم، انتصال، اور ناانصافی سے دو چار ہے، کر ہلا کا پیغام ہیں یاد دلا تا ہے کہ کر بلاا نقلاب کا نام اور نجات کاراستہ ہے۔ يه واقعه ٻين دعوت ديتا ہے كہ ہم اپنے ضمير كو زندہ ر كھيں، باطل کے خلاف کھڑے ہول، اور حق کاعلم بلند کریں - چاہے اس کے لیے کوئی بھی قربا<mark>نی ک</mark>یول نہ دینی پڑے۔

حق کے لیے قیام: امام حسین طکاانکار بیعت حضرت امام حمین ﷺ نے یزید کی بیعت سے انکار کرتے ہوئے فرمایا "مِثْلِي لا يُبالِعُ مِثْلُه"

"مچ عیبا شخ<mark>ص اس جیسے (فائ و فاجر) ک</mark>ی بیعت نهیں کر سکتا۔ " یه ان<mark>کار محض سیای اختلاف نهیس بلکه</mark> دین کی بقااور املام کی روح کو بچانے کی ایک جدوجہد تھی۔

کر ہلا<mark>میں امام حسینؓ کے ساتھ ان ک</mark>ے خاندان کے گئی افراد، جن میں بھائی، <mark>بیٹے، بھتبے اور دیگر عزیزو ا</mark> قارب شامل تھے، نے پیا*س*، بھوک ا<mark>ور تلوارول کے سابیر میں ج</mark>ق پر ڈٹے رہتے ہوئے شہادت قبول ک<mark>ی۔ حضرت علی اکبڑ، حضرت ق</mark>اسمؓ، حضرت عباسؓ، اور چھاہ کے علی ا<mark>صغر گی **قربانیال ر**یتی د نیا تک</mark> یاد رکھی جائیں گی۔

کربلا می<mark>ں آل رسول ملی آیا کا کرد</mark>ار ہیں سکھا تا ہے کہ دین کے اصولو<mark>ں پر تبھی سمجھو تہ نہ کیاجائے</mark>، جاہے اس کے لیے جان دینی پڑ<u>ے۔ حضرت اما</u>م حسین ؓ ا<mark>ور ان</mark> کے ساتھیوں کی قربانی رہتی دنیا تک حق<mark>، صبر، اور استقلال کااستعا</mark>رہ بنی رہے گی۔

#### كربلا كاروحاني پس منظر:

<mark>امام حمین گامقصد د نیاوی اقتدار حا</mark>صل کر نامذ تھا، بلکه ان کاسارا سفر خالبتاً رضائے البی کے لیے تھا۔ انہول نے فرمایا: "اللهم إنَّى لا أَكُم أمَّل بيت أبرٌ ولا أزكى من أمَّل بيتى، ولا أصحابًا خيراً ولا أو في من أصحابي..."

(اے اللہ ! میں جھے گواہ بناتا ہول، میں نے اپنے اہل بیت سے ہمتر،اور اپنے اصحاب سے وفادار تر کسی کو نہیں پایا۔) یہ جملہ ظاہر کر تاہے کہ امام کاہر عمل قرب الہی کے لیے تھا۔ كربلامين ہرشہيد، خاص كر امام حسين كى شخبيت، تسليم و رضا كاپيكر ہے۔ شبِ عاثور کو امام اور ان کے اصحاب کا نماز، دعا اور تلاوتِ قرآن میں مثغول رہنااس بات کی دلیل ہے کہ ان کے دل خدا

کی رضامیں راسخ تھے۔ امام حمین کے بس چاہنے سے نہر فرات امام حین (ع)کے قد مول کابوسہ لیتاا کاایک پہلویہ بھی ہے کہ فرات بارباریہ عرض کر تارہا کہ یا امام حسین کی آپ کاایک علم میں سیلاب بن کر ان یزیدیوں کو لے ڈوبول گالیکن امام حسین کے نانا جان التخصرت محد مصطفیٰ ملی الله الله کاوه اللهٔ سے کیا ہوا وعد ہ جس کو امام حسین (ع) یورا کرنے نکے تھے۔

#### محبت اور قربانی کااظهار:

کربلا کے دن، جب ہر طرف دشمن کالشکر تھااور موت کاسناٹا چیایا ہوا تھا، امام حسینؑ نے غاز ادا کی۔ یہ غاز محض فرائض کی ادائیگی نہیں بلکہ اپنے رب سے وہ محبت اور بند کی تھی جو جان سے بھی زیادہ عزیز تھی۔ یبی وجہ ہے کہ اسے "غاز عثق" کہاجا تا ہے۔

یہ غاز امام حسین ؓ اور ان کے اصحاب کے دلول کی صدا تھی، جو اللهٰ کی ذات کے حضور قرب،شکر اور استغفار کے لیے قائم تھی۔ د شمنول کے قد مول کی آہٹ اور تیر چلنے کے باوجود، امام نے غاز سے کنارہ نہیں کیا۔

غاز کے دوران امام حسین ؓ نے اللہ سے اپنی وفاداری، استامت، اور نسرت کاطلب گار ہونا ظاہر کیا۔ انہوں نے اپنی جان کی قربانی کو عبادت اور عثق خدا کی عین تعبیر بنایا ۔

غاز عثق نے کربلا کے میدان کو صرف جنگ کامنظر نہیں، بلکہ ایک عظیم عبادت گاہ میں بدل دیا جہال خون بہانے کے باو جود،رو حانی و عرفانی بلندیول کو طے کیا گیا۔

یہ بس حضرت فاطمتہ زہرا ( سلام اللهٔ علیها ) کی تربیت کربلا میں دکھ ر یک تھی جال امام حملین (ع) دشمنوں کو بھی پہلے دین حق کی دعوت دے رہے تھے۔ اور بلآخر حضرت زہرا (بلام الله علیما) کے گنت جگرنے اینے نون سے اسلام کی زمیں کو زر خیز کر دیا۔

آج بھی ہم کربلاکاذ کر اس طریتے سے کرتے ہے جیسے کل ہی کربلا کا واقع رو نا ہوا ہو۔اس طریقے سے امام تحیین کا اور واقع کربلا کا ذکر قیامت کی صبح تک جاری رہے گا۔

> سینے میں جسکے الفت آل عبانہ ہو مومنین کی صف میں وہ کبھی کھڑانہ ہو د نیا کی محبتیں قضا ہو جا ہے، غم نہیں لیکن تحسین کی محبت کبھی قضانہ ہو اور کھلتا نہیں ہے اس پے در علم وقلم ج<mark>س کو نجف کے شاہ کی زوجہ کار تبہ پتہ نہ ہو</mark>







گو تجتے ہی دل خون کے آنبورو نے پر آمادہ ہو تاہے کیونکہ شہداء پر ڈھائے گئے مظالم یقیناً انسانیت کی تاریخ پر تا قیام قیامت بھلائے نہیں جا سکتے۔

شدا کی یاد تازہ کرنالینی کربلامیں کھینی گئی مق اور باطل کے در میان کی ابدی کلیر کوئی کسل تک پہنچانے کے بہترین وسیلہ کو دوبارہ حیات بخثنا ہے کر بلاہر زمانے میں ہر اس تنخص، نظام یا ادارہ کے خلاف قیام کانام ہے جو خدا کے علال کر دہ امور کوحرام قرار دےاور حرام کی گئی چیزول کو ملی الاعلان انجام دینے سے کریز نہیں کرے، فواہ اس فردیانظام سے آپ کی کے جذبات یا روزی ہی کیول مذجڈ کی ہو۔

مختلف ذرائع کی و ساطت سے عزاداری کی یاد منانا لینی غافل اور ملامی کی زنجیر میں جکڈی قومول کی رگول میں تازہ ، پر جوش اور انقلابی فکر منتقل کر کے باطل اور نام نهاد اقتدار پر ست

قربان کیول نہ کر نایڈے۔

کر بلا کے عظیم واقعہ کی تکرار لیغنی ہر یامال اور پوشیہ ہ ہور ہے اقدار عاثورائی(صبر<sup>،</sup>وفا،اطاعت،فد اکاری و عنیره) کو موجوده نئی نسلول میں تعارف کر انااور گزرتے نسلول کو تذکرہ کے بطور پیش کر نا ہے تاکہ تا ابد انسانی، اسلامی اور الارہی اقد ارکی بھر پور تشریع ہو تاکہ بھارا تماج جنت کانمونہ بن جائے۔

کر بلائیں بار بار درس اطاعت و امامت کی نسبت تبجھانے میں محوو مصروف ہے کہ کس طرح لافانی کامیابی کاراز امت کے امام کی اطاعت اور فرمانبرداری میں مضمر ہے۔ اگر زمانے میں عثیر معصوم کی تقلید اور اطاعت سے حیران کن اور عقل کو دنگ کرنے واپلے نتائج بر آمد ہوتے ہیں توامام وقت کی تابعداری اور حکم کی تعمیل سے معجزات و کرامات ہونے میں کوئی دورائے

کواپنے حکام یااقتدار پرسول سےانسانی یااسلامی قوانین اور اصولول کی پامالی نظر آئے توای وقت ہیں امام عالی مقام کے اس فقرہ کی طرف توجہ کر ناچاہیے جس میں امام ذلت اور عزت کا نتیج معیار طے کرتے ہیں اور فرماتے ہیں ھیھات من الذلہ لینی ذلت ہم سے کو روں ہے۔ کر بلالیخی اعلیٰ اور الاہی اید اف کے لئے قربانی اور فد اکاری کے لئے بغیر کسی چکھاہٹ کے کسی بھی چیز حتیٰ جان تک کو قربان کرنے کی آماد گی کا نام ہے۔ پس ہیں معرفت یونی چاہیے کہ الا پی اور اسلامی اہداف کن اقدار ، امور اور

پرورد گار ہیں کربلا میں پوشدہ اسرار و رموز کو سمجھنے اور موجودہ وقت میں انہیں اینانے کی توفیق عنایت کر ہے۔

مقاصد کا نام ہیں۔





## Muharram refreshes the Soul



#### Rameez Makhdoomi



Muharram, the first month of the Islamic calendar, is one of the four sacred months of the year. Since the Islamic calendar is lunar, Muharram moves annually compared to the Gregorian calendar. The word "Muharram" means "forbidden," derived from "harām," meaning "sinful." It's considered the second holiest month after Ramadan.

It is the month of mourning and soul refreshing; the tenth day, Ashura, holds significant importance. For Shia Muslims, it's part of the Mourning of Muharram, symbolizing the eternal struggle of truth against falsehood and humanity's fight against tyranny, for which Imam Hussein (A.S) was martyred. The tragedy of Ashura profoundly impacts any free and compassionate spirit.

The resolve of Martyrs of Karbala is not to bow down against tyranny and even in small numbers be with cause of justice.

Great philosophers and minds have been inspired by the tragedy of Karbala and widely written on it.

Imam Hussein's (A.s) will before leaving Medina highlights his mission: "My goal is to reform the Muslim community by inviting them to good and advising against evil, not to be an insolent tyrant or mischief maker." Muharram represents the triumph of truth over wrongdoing, teaching generations the path to victory through unwavering commitment to justice and righteousness.

Muharram's lessons endure, reminding us of the power of conviction and the importance of standing against oppression.

As we reflect on Imam Hussein's sacrifice, we're inspired to uphold the values of justice, compassion, and truth. By embracing these principles, we can create a more just and equitable society, fostering a brighter future for all.

The Martyrs of Karbala remain eternally echoed in the collective ethos of humanity as heroes of justice, who fought evil tendencies of army of Yezid

Rameez Makhdoomi is a young Kashmiri journalist known for his frequent appearances in TV debates on prominent Indian news channels. He contributes regularly to some newspapers of Jammu and Kashmir and is recognized for his outspoken views on regional, national and international issues.

### Message to the Readers of Wilayat Times

Afreen Zehra
Hawza Elmia Fatimiyyah
ASAR Literary Foundation

From the ink of silence and the paper of pain, a message unfolds...

Dear Readers,

There are some events in history that refuse to stay buried beneath the dust of time. They rise again not as keeps knocking the rusted doors, but as living, breathing resistance. Karbala is one such rebellion. It is not a date marked by historians or a lamentation of the devout. It is a question. A scream. The truth that slips through generations, asking: What would you have done when the river was denied?

In a land scorched by betrayal and bound by tyranny, a caravan moved not in pursuit of power, but in pursuit of principle. Imam Hussain (A.S.), a name too sacred for mere syllables, walked away from the comfort of Madinah into the furnace of Karbala not because he wanted to die, but because he refused to live a lie.

This was not war. It was a mirror. It showed us how truth stands barefoot in the dust, while falsehood hides behind banners and battalions. It showed us that a head severed from its body may rise higher than the throne it defied.

They denied him water, but could not quench the fire he lit.

They raised his head on a spear, but could not silence his voice.

They shackled his sister, Hazrat Zainab (S.A.), but could not chain her courage.

This this story that weeps in the veins of history is not about Shias or Sunnis, Muslims or non-Muslims. It is about what we do when power demands our silence. It is about whether we stand with the oppressed or with the oppressor. About whether we sell our souls for safety, or wear truth like a shroud.

Karbala, dear reader, is not past. It is present.

It is Palestine. It is every child whose cradle is a coffin and every mother whose lullaby is resistance.

When Imam Hussain (A.S.) whispered, "Death with dignity is better than life with humiliation," he did not mean it for a battlefield centuries ago. He meant it for every moment when we are asked to bow and must decide whether to bend or break.

So read this not as a tale of martyrs. Read it as an invitation.

To rise.

To speak.

To bleed with meaning.

To live as if truth were more precious than breath.





## Justice Begins with the Soul





#### By Masooma Zehra bint Syeda/ Student based from Srinagar

#### What Is Justice? -----

In courtrooms, justice is blind. In parliaments, it is debated. In textbooks, it's a term memorized and forgotten. But in Islam, justice is sacred not something merely administered, but something lived, breathed into our every thought, word, and act.

And no one embodied justice more profoundly than Hazrat Imam Hussain ibn Ali (Alayhis Salaam) the radiant grandson of the Holy Prophet Muhammad (Sallallahu Alayhi Wa Aalihi Wasallam). His (Alayhis Salaam) stand in Karbala was not for a crown, but for conscience; not for land, but for the legacy of divine justice.

Karbala is not history it is a moral compass. The stand of Hazrat Imam Hussain (Alayhis Salaam) is not a tale of martyrdom alone, but a call to self-examination.

Our lives are made up not only of prayers and rituals, but of professions. Teaching, trading, healing, building each profession is a sacred trust. The question is: are we just within them?

The blackboard is wiped clean, but has the soul been cleansed?

The lesson plan is complete, but has justice been taught?

Did I prepare today to teach with intention, not just information?

Did I speak of Karbala not just as a historical event, but as an ethical awakening?

Have I inspired students to care for the orphan, the weak, the unseen?

A Hussaini teacher doesn't just deliver content. They nurture character. And that is the first act of justice.

Shall I assume this that Justice in business begins with truth.

Do I weigh my goods with fairness, even when no one is watching?

Do I raise prices in greed or lower them in mercy?

Do I treat the hungry with compassion, or as an inconvenience?

Hazrat Imam Hussain (Alayhis Salaam) stood against a regime that monetized religion and commoditised values. A true follower cannot pray in mourning robes while cheating behind counters.

### Trade, when just, becomes worship. Trade, when unjust, becomes betrayal.

Doctors, lawyers, engineers, civil servants respected by society, but judged by Allah (SWT) not by status, but by service.

Do I offer my skill to those who cannot pay?

Do I speak for the oppressed, or remain neutral in fear?

Is my career built on compassion or ambition?

Justice is not a line of work. It is a way of life. And the professional who lives with humility, honesty, and service walks the path of Karbala, no matter their title.

Every alley has an orphan.

Every city has a widow unheard.

Every era has a Yazid and its victims.

Karbala is not buried in history. It is present in every slum, every refugee camp, every hunger-stricken face.

We weep for Hazrat Ali Asghar (Alayhis Salaam), but ignore the thousands of Ali Asghars dying silently today. What is that if not injustice?

Justice demands presence, action, and sacrifice not just memory.

In Nahjul al-Balagha Ameer-Ul – Momineen Imam Ali (Alayhis Salaam) said: "Justice is the foundation upon which the world stands."

If society feels broken, if hearts feel hollow it is because the foundation has cracked. We have removed justice from our professions, our schools, our families, and even our mosques.

But Hazrat Imam Hussain (Alayhis Salaam) did not sacrifice for slogans. He sacrificed for the soul of justice, so transforming the justice into our cute justice

To prepare our lessons with care.

To trade with transparency.

To serve with humility.

To raise our voice when others whisper.

This is the real allegiance (Bay'ah) to Hazrat Imam Hussain (Alayhis Salaam). Not confined to ten days. Not limited to laments.

But lived, in every prayer, every task, every breath.

On the Day of Judgment, the soul will speak:

You mourned him.

You wore black.

You cried in gatherings.

But did you live his message?"

Justice is not grand it is quiet, daily, consistent.

It is not always seen by men, but always known by Allah (SWT).

Let us strive to live lives that do justice to our professions, our positions, and our souls as true reflections of the legacy of Hazrat Imam Hussain ibn Ali (Alayhis Salaam).





## The Spiritual History of Karbala



Kifayat Hussainee



"Labbayk Ya Husayn! Labbayk Ya Husayn! Labbayk Ya Husayn!" That is the cry often heard from the lovers of the Family of the Prophetic Household (Ahl al-bayt) of the Prophet Muhammad (may Allah's peace and blessing be upon him). What does it mean? Why do millions of followers of the Ahlul Bayt lament, cry, weep and yell with sincerity "Labbayk Ya Husayn?" We are bearing witness that "We are here, Oh Husayn."

It means that we are here, on the battlefield with you, Oh Husayn! It means that we sacrifice our wealth, families, fame, reputations and ourselves to fight with you, Oh Husayn! What is this battlefield that we are fighting alongside Husayn? It is the battle of good over evil, right over wrong, freedom over bondage, justice over injustice, equality over inequality, it is the Battle of Karbala on the Day of Ashura! When Imam Husayn (peace be upon him), a grandson of the Prophet Muhammad (may Allah's peace and blessing be upon him), gathered his entire family and his most loyal companions to travel to Kufa, Iraq, he journeyed there for one purpose: to "enjoining the good and forbid the evil" (3:110). The following verses from the famous du a of Arafah that Imam Husayn (peace be upon him) recited at Arafah during Dhul Hijjah gives insight into the mind of Imam Husayn (peace be upon him) before his eventual martyrdom at Karbala:

Oh Allah, You know that our struggle, moves, protests, and companions have not been, and are not, for the sake of rivalry and for obtaining power, neither are they for the sake of personal ambition nor for worldly ends, nor for the purpose of accumulating wealth and acquiring worldly, advantages...rather, the purpose is to establish the landmarks of Your Deen, to make reforms manifest in Your lands, so that the oppressed among Your servants may have security, and Your laws, which have been suspended and cast into neglect, may be reinstated...

The goal of Imam Husayn's (peace be upon him) stand for justice was to save the religion of his grandfather from oblivion and from the hands of the enemies of Islam.

The story of Karbala begins with the birth of Imam Husayn (peace be upon him). As a child when Imam Husayn (peace be upon him) entered the mosque, his grandfather, Prophet Muhammad (saws) would put the child on his lap and say to his companions, "Look at him and remember." Perhaps the Holy Prophet's insistence on remembering Husayn shows that those who will forget him will not love him as the Prophet did. Imam Husayn (peace be upon him) grew up in Madinah. His main assignment in Madinah was to teach the newly converted Muslims the fundamentals of Islam and ensure that the people knew true Islam. He also managed the Public Trust set up by his father, Imam Ali (peace be upon him), that provided food and other necessities to

In Rajab 60 AH as Mu awiya, Governor of Syria, was dying, he violated the treaty that he signed with Imam Hasan (peace be upon him), Imam Husayn's brother, to have a shura select his successor. Instead, Mu awiya, who was faced with rising dissent among the people, appointed his son Yazid as his successor. Before his death, Mu awiya understood the love that the people had for Imam Husayn (peace be upon him) and advised Yazid, not to ask Husayn ibn Ali (peace be upon him) for the oath of allegiance. Mu awiya further advised his son to "leave Husayn where he is and you will have no problems."

Imam Husayn (peace be upon him) responded "A person like me would not give the oath of allegiance to a person like Yazid, who had violated all tenets of Islam." Imam Husayn (peace be upon him) believed he had to oppose Yazid to save and protect the values of Islam. Based on the letters and sermons of Imam Husayn (peace be upon him) during this time, he waged a spiritual battle against Yazid. Imam Husayn (peace be upon him) migrated from Madinah to Mecca where he stayed for about five months.

In Dhul Hijjah 60 AH, Imam Husayn (peace be upon him) received 12,000 letters from the people of Kufa requesting him to move to Kufa and lead them. Imam Husayn (peace be upon him) changed his intention of performing Hajj to performing Umrah, completed the Umrah and then

departed Mecca for Kufa, Iraq.

In a letter to the people of Kufa, Imam Husayn (peace be upon him) wrote: "I have not come out to stir emotions, to play with discontentment, to provoke, dissension or to spread oppression. I wish to bring the Ummah back to the path of Amr bil Ma roof wa Nahi anil Munkar. I wish to bring them back to the path of my grandfather, the Messenger of Allah (may Allah's peace and blessing be upon him) and of my father Ali ibn Abi Talib."

His journey began from Mecca on the 8th of Dhul Hijjah 60 AH and ended in Karbala on the 10th of Muharram 61 AH, where after repeatedly refusing to give allegiance, he, the majority of his family and 72 of his companions were slaughtered by Yazid's army.

By reflecting on the legacy of Imam Husayn (peace be upon him) as a symbol of justice and equality, Black Americans, Black Muslims, and other oppressed people can stand courageously and audaciously against the social, political, economical and educational injustices of tyrannical governments. Like Imam Husayn (peace be upon him) we must challenge ignorant and haughty leaders and have the confidence that just as Allah protected Imam Husayn (peace be upon him), he was on the right side of history and Islam, we too are protected by Him.

The oppressive practices to which the enemies of Islam subjected Imam Husayn (peace be upon him) are the same oppressive practices that the enemies of Islam are subjecting to the world of Islam. Whether it is the denial of access to healthy, affordable food and adequate healthcare in the inner cities of America, safe drinking water in Nigeria, clean air in China, or adequate housing in Myanmar, the enemies of Islam are demonstrating the same characteristics of Yazid and his cohorts who oppressed Imam Husayn (peace be upon him). Instead of being complacent, we should follow the example of Imam Husayn (peace be upon him) and stand up for the right and forbid the

Kifayat H<mark>ussainee writes quite often fo</mark>r Wilayat Times.







## Karbala:

## An Eternal Beacon of Truth and Existential Choice

Amir Suhail Wani



arbala continues to exercise a commanding influence over the intellect and imagination of humanity. More than a mere historical event, it has assumed the status of a transhistorical and transcultural paradigm-a cosmic metaphor that reverberates through spatial diversity and temporal infinity. It compels every generation to confront the perennial dialectic of truth and falsehood, justice and tyranny, surrender and resistance. In this sacred theatre of sacrifice, Imam Hussain emerges not merely as a historical figure but as a universal symbol of moral clarity, spiritual resilience, and existential courage. To speak of Hussain is to speak of a being whose essence transcends the contingencies of history. His stand at Karbala was not a response solely conditioned by sociopolitical exigencies of 7th-century Arabia. Rather, Hussain embodies the eternal archetype of resistance against falsehood, a cosmic emblem whose relevance endures as long as injustice persists in the world. In the disenchanted modern landscape-riddled with spiritual fatigue, moral ambiguity, and existential malaise-Hussain radiates like a sun of divine luminosity, piercing through the darkness of soul and society alike.

His choice was a stark one: to capitulate to worldly power and preserve life, or to heed the transcendental call of divine Truth and embrace martyrdom. Hussain chose the latter, not out of compulsion or naiveté, but with existential lucidity and spiritual conviction. To offer not only his own life but also the lives of his children and kin-particularly his infant sonon the altar of divine purpose demands a depth of faith and moral clarity few can fathom. Those who reduce his act to political miscalculation or tactical error misunderstand the very nature of prophetic consciousness and divine alignment. They commit a category mistake, applying the logic of temporal outcomes to a decision rooted in eternal intentionality.

Hussain annihilated his personal will into the Will of God—a self-effacement (fanaa) that elevates him beyond the domain of political strategy into the realm of the sacred. Such souls, attuned not to the fluctuations of worldly success but to the immutable light of the Divine, care not for material consequence but only for metaphysical fidelity. As the Qur'an affirms: "God is the Light of the heavens and the earth" — and it is this divine luminosity that illumines the soul of Hussain.

Karbala is not just a moment of history—it is a mirror, a trial, a revelation. It is simultaneously a source of inspiration for the oppressed and a litmus test for those who claim allegiance to its ideals. While it energizes the marginalized to resist tyranny, it also unmasks the hypocrisy of those who commemorate Hussain in form but betray him in spirit—those who, once in power, embody the very Yazeedian ethos they once condemned.

To be Karbala'i or Hussaini, then, is not merely to mourn but to act. It is to rise against oppression, to question unjust structures, and to align one's life with the values of truth, justice, and divine purpose. A Karbala that inspires no ethical action, that calls out no contemporary Yazeed, that remains locked in rituals rather than moral revival—loses its universal dynamism and existential relevance.

Søren Kierkegaard's analysis of Abraham's leap of faith, as presented in Either/ Or, sheds light on this mode of spiritual decision-making. The leap involves transcending the rational and the calculable to respond to the voice of the Absolute. Hussain's stand mirrors this existential leap, taken not out of despair, but out of trust in the divine. He could have livedbut chose to die, not because he was unaware of the outcome, but because he knew that real victory lies in spiritual fidelity, not worldly triumph. The head that rose on a spear became the crown of eternity, while the throne of Yazeed is lost in the dust of oblivion.

Sartre's existential dilemma—illustrated through his pupil torn between loyalty to his mother and duty to his country—reveals the human condition's complexity when faced with moral choice. Yet, such dilemmas do not occur within the Hussaini paradigm, for the axis of Hussain's life was

divine love: hubbu lillah, bughdu lillah—love for the sake of God, enmity for the sake of God, peace and struggle for the sake of God. All relationships, duties, and moral obligations derive meaning only through the lens of the Divine.

Karbala is a battlefield not just in the Aafaq (the outer world), but also in the Anfus (the inner self). The Yazeed within—the tyrant of the ego, the seducer of the soul—demands our allegiance just as the tyrant of Damascus once did. Our desires, our attachments, our comforts—each stands as an idol to be sacrificed on the altar of divine pleasure. Only those who conquer the Yazeed of Nafs are fit to resist the Yazeed of the world.

As the Bhagavad Gita represents the highest spiritual drama of Hindu esotericism on the battlefield, so too does Karbala stand at the heart of Islamic spirituality — an eternal axis of struggle, surrender, and transcendence. The battlefield is the same; the combat is internal and external; the warrior is the soul, and the enemy is falsehood, within and without.

In conclusion, Karbala is not confined to one place, one people, or one century. It is perpetually unfolding—in homes, streets, boardrooms, classrooms, and parliaments. It demands that we make an existential choice—to side with truth, even when we stand alone, or to capitulate to falsehood for fleeting comfort. To weep for Hussain is to mourn a part of ourselves; but to rise with him is to awaken the soul.

The ultimate tragedy is not merely the death of Hussain, but the betrayal of his message—to worship the form and ignore the essence. But in Hussain, Sura'h (form) and Ma'na (essence) mirror one another. He is the celestial mirror in which we are invited to behold our own potential for moral beauty, spiritual greatness, and existential freedom.

Author hails from Srinagar, holds a Bachelors Degree in Electrical Engineering from the NIT Kashmir and a multi-faceted intellectual and writer, whose pursuit of knowledge spans diverse fields, including philosophy, literature, religion, and science.





## I. The Scriptural Roots of Justice

### 1. The Qur'anic Command of 'Qist' and 'Adl'

The Qur'an (Surah al-Nisa 4:135) mandates justice even against one's own self or kin. Imam Hussain (A.S.) is the walking tafsir (exegesis) of this verse. By defying Yazid, he wasn't just resisting tyranny; he was implementing the Qur'an in blood and breath.

#### 2. The Biblical Echo

Isaiah 1:17 demands the defense of the oppressed. Imam Hussain (A.S.) fulfilled this demand not through sermons but through sacrifice. His plea "If you have no religion, then at least be free men" was not theology, but universal conscience.

#### II. The Nahjul Balagha: Ali's Metaphysics of Justice

Imam Ali (A.S.) describes justice as the placement of everything in its rightful order. Yazid's reign disrupted this cosmic balance. Imam Hussain's (A.S.) resistance was therefore not political rebellion, but metaphysical restoration. His stand reasserted divine harmony in a world swallowed by injustice.

## III. Western Philosophers and the Hussainian Ideal

#### 1. Socrates and Hussain: Twin Souls

Socrates defended ethical truth; Hussain lived and died for it. Socrates had a courtroom. Hussain had a battlefield. Both chose death over compromise but Hussain's sacrifice included family, infants, and the survival of divine guidance itself.

#### 2. Kant's Categorical Imperative

Kant said: "Act according to the maxim you wish to be a universal law." Hussain (A.S.) gave water to his enemy's horse, even as his own infant died of thirst. His ethics, born from divine love, surpass theoretical ideals they are moral absolutes.

#### 3. Nietzsche's Will to Power

Hussain's "will to power" was not conquest but spiritual transcendence. He stood alone, yet transformed history. His martyrdom wasn't defeat it was moral victory, an eternal Nietzschean overman who didn't dominate but redeemed.

## IV. Islamic Philosophers on Ethical Agency

#### 1. Al-Farabi's Virtuous City

Yazid's regime reflected Al-Farabi's ignorant city. Imam Hussain (A.S.), the philosopher-imam, stood for a polity where wisdom and justice not power and fear governed. His sacrifice is the blueprint for a moral utopia.

#### 2. Mulla Sadra's Existential Motion

Each step Imam Hussain took was spiritual evolution. From Medina to Karbala, he transcended worldly being and attained fana fi al-Haqq annihilation in divine truth. Karbala becomes the metaphysical axis of Sadrian thought.

#### V. Imam Hussain (A.S.): The Singular Archetype of Justice

Socrates, Christ, Gandhi, and Prometheus all noble, all incomplete. Imam Hussain (A.S.) alone embraced absolute ethical and spiritual responsibility, sacrificing not just himself, but his progeny, dreams, and legacy for a cause greater than life.

He is not a model. He is the model. Karbala isn't a story it's the sacred geometry of divine justice. Zainab (S.A.) declared before Yazid:

"I saw nothing but beauty."

Such testimony affirms his role not as a tragic figure, but as a metaphysical triumph.

## VI. Karbala and the Ethics of the Future

In every age, Yazid wears a new face. In every soul, Hussain whispers a choice. In a world of moral relativism, Karbala gives us absolute clarity. It's a timeless referendum on truth.



#### The Desert as a University of Ethics

Karbala was a battlefield of the spirit, where every sword-strike was an ethical proposition, and every martyrdom a philosophical argument. Imam Hussain (A.S.) spoke not only to his time but to all time. His legacy is the Quran, actualized. His blood is the ink with which justice writes its most enduring verse.

Justice did not descend from the heavens in robes of royalty. It emerged from a tent soaked in blood. Its name is Hussain (A.S.).







## Justice in the Desert

## The Philosophical Manifestation of Imam Hussain (A.S.) in Karbala



#### Agha Syed Amin Musvi

In the vast ocean of human history, one name rises above all as the embodiment of truth, courage, sacrifice, and justic of Moulla Hazrat Imam Hussain ibn Molla Ali (A.S.). He is not chapter in the book of resistance, nor a symbol among others; he is the Book itself, the supreme manifestation of divine will on earth. Where philosophers speculated about virtue, he lived it.

Where prophets warned of tyranny, he defied it with his blood. Where revolutionaries inspired the masses, he walked alone with his family, including women, children, and even a six-monthold infant into the heart of darkness, armed with nothing but light.

Imam Hussain (A.S.) does not echo archetypes; he defines them. His sacrifice at Karbala is not just an event it is the eternal axis around which all moral consciousness turns. He is the mirror in which every movement for justice must see itself. From the courage of Abbas (A.S.) to the eloquence of Zainab (S.A.), from the cry of Ali Asghar (A.S.) to the silence of Ali ibn Hussain (A.S.), every breath of Karbala proclaims that true justice demands the ultimate sacrifice and only the supreme are chosen to offer it. Unlike Socrates, who defended philosophy before his judges, My Moulla Imam Hussain (A.S.) defended the truth of prophethood before an empire. Socrates' death was a solitary protest; Moulla Hussain's was a universal covenant. Unlike Christ, whose suffering symbolized redemption, My Moulla Hussain's sacrifice activated divine justice in history. The Qur'an describes this model in Surah al-Furqan (25:72):

"And those who do not witness falsehood, and when they pass by idle talk, pass by with dignity." Hussain neither witnessed falsehood nor tolerated it; he gave truth the dignity of blood.

Where Immanuel Kant argued for the categorical imperative doing what is morally right regardless of consequence Moulla Hazrat Imam Hussain (AS) lived it under the threat of extermination. Where John Rawls theorized "justice as fairness," Hussain (AS)implemented justice as sacrifice. His ethical vision was not abstract but incarnate, not postulated but bled into the sands of Karbala.

Even Edward Said, the voice of post-colonial resistance, called Karbala the origin of all uprisings:

"Every resistance draws spiritual meaning from Karbala, for it was not a battle between equals but between truth and power."

French philosopher Jean-Paul Sartre once said:

"Hussain accepted death to teach generations how to live."

Mahatma Gandhi said:

"I learned from Hussain how to achieve victory while being oppressed."

Historian Edward Gibbon described the massacre of Karbala as:

"A tragedy that awakens the sympathy of the coldest reader."

Thus, no act in human history merges metaphysics, ethics, theology, and political protest as seamlessly as the sacrifice of Imam Hussain (A.S.). He is not the product of time, but its correction. Not a result of circumstances, but the rectifier of creation's moral compass.

If justice had a form it would descend in Karbala and rise as Hussain (A.S.).

The tragedy of Karbala is often portrayed through the lens of grief and martyrdom. Yet beyond the elegiac shadows lies a luminous, universal concept justice, embodied in the singular figure of Imam Hussain ibn Ali (A.S.). This article explores the philosophical dimensions of Karbala, drawing from divine scriptures the Qur'an, the Bible, Nahjul Balagha and synthesizing the moral thought of classical and modern philosophers, both Islamic and Western. In the barren desert of Karbala, justice was not just a demand it was a manifestation. Hussain stood not as a mere martyr, but as a solo philosopher-hero, a timeless archetype, who turned the arid soil of Karbala into the most fertile ground for moral consciousness.









## Hazrat imam Husain now and then: A Legacy Beyond Time



Professor Syed Habib

Hardly any seeker of truth remains unaware of the martyrdom of Imam Hussain (AS), who sacrificed his life in Karbala. Along with his companions and family members, he was brutally martyred by Yazid bin Muawiya, denied even a drop of water. Islamic history records no crime as heinous as this. Imam Hussain (AS) stood in peaceful resistance against the Umayyad regime, which had deviated from the path of Islam as laid out in the Holy Qur'an. He did not launch a war but refused to endorse a rule that was unjust, impure, hypocritical, corrupt, nepotistic, sensuous, hedonistic, divisive, cunning, classist, and racist. The values promoted by the Umayyads were in direct contradiction to the Prophet's final sermon, which remains a beacon for justice and unity in Islam. On his way to Kufa-where he had been invited-Imam Hussain (AS) was deceived and intercepted before he could reach his destination.

Islam never quite regained the purity it embodied—its egalitarian principles, its sincerity of devotion to God, and its inclusiveness without regard for wealth, sect, or status—after the tragedy of Karbala. Following the martyrdom of Hussain (AS), religious leadership was

manipulated; clergy and scholars often aligned with political powers, and even jurisprudence was bought and sold. The monetary influence of Mecca worked in the shadows to stifle spiritual growth, reducing it to a myth. Imam Ali (AS) was marginalised in life, and even after his martyrdom, his legacy was suppressed. Yet, the struggle between truth and falsehood continues across time. As Iqbal said, Hussain (AS), the monarch of martyrs, soars eternally in spiritual magnificence—an eternal witness and torchbearer of truth in the face of evil. In our modern era, we witnessed the overthrow of Reza Shah Pahlavi's regime by the Iranian people, who aspired to rebuild an Islamic society grounded in true principles — at its core, the concept of Wilayat, a spiritual and just leadership. But almost immediately, Western imperialism returned in a different form. Saddam Hussein, backed by the West, waged a devastating war against Iran—another Karbala in modern times. Iran, though severely impacted by war, sanctions, and global isolation, remained steadfast. The Islamic state struggled under immense pressure, but the spirit of Hussain (AS) remained its guiding light. Today, as divisive forces tear the world

apart, robbing the common man of justice, dignity, and resources, it is Hussain's (AS) spirit that rises to offer solace and resistance. It inspires people to rise above suffering and seek the path of Ali (AS) and Hussain (AS)—the path that leads to the nourishment of the soul and the ultimate nearness to God. The world watches as one bold nation dares to challenge the forces that hoard wealth and power, resisting the modern-day manifestations of Yazid. Yet, the Umayyad spirit remains alive—governing unjustly, corrupting values, and waging silent wars on justice and truth.

Karbala, in different forms and intensities, continues to confront this spirit. It also tests the resolve of those who claim to follow Imam Hussain (AS). This is the moment when his followers must stand like the companions of Badr, and guard themselves against the setbacks warned of by Uhud. For humanity, the choice is clear: to stand with Hussain (AS), or walk the path of Yazid.

«Professor Syed Habib has served the education of Jammu & Kashmir for decades is the retired Principal of college of Education Srinagar.»







### EDITORIAL

### Discourse Preserving the Light of Karbala

#### The Call for Research and the Role of Wilayat Times

In the vast repository of human history, few events carry the moral and intellectual weight of the tragedy of Karbala. The stand of Imam Hussain (AS) against tyranny, oppression, and distortion of divine values is not merely a chapter of Islamic history; it is the pulse of humanity's conscience. As the world moves deeper into digital saturation, political amnesia, and spiritual neglect, the duty of researchers, scholars, and intellectuals to document and reflect upon the legacy of Imam Hussain (AS) becomes ever more vital.

### The Necessity of Research on Imam Hussain (AS)

The need to write and reflect upon the legacy of Imam Hussain (AS) is not an emotional compulsion alone it is a civilizational requirement. His uprising is not limited to religious sentiment; it transcends sect, geography, and era. To understand his mission in its full depth political, philosophical, theological, sociological requires rigorous academic engagement. Imam Hussain (AS) was not just martyred at Karbala; truth, dignity, justice, and divine principles stood alongside him. His message was not bound to the plains of Iraq in 680 AD; it echoes through the ages in every fight for human dignity. Yet, if this narrative is not chronicled, researched, and interpreted afresh for every generation, it risks being buried under the rubble of time, misunderstood, or worse manipulated.

#### The Role of Wilayat Times

Amidst the scarcity of research-oriented institutions committed to this sacred cause, Wilayat Times has emerged as more than a digital media outlet. It is gradually transforming into a literary archive and

ideological front that invites scholars from all backgrounds to contribute to the intellectual discourse surrounding Karbala and Wilayah (divinely sanctioned leadership).

Our editorial policy is grounded in the belief that knowledge is a form of resistance and remembrance is a form of revolution. Wilayat Times has opened its space to essays, reflective pieces, historical accounts, analytical discourses, and interfaith dialogues that focus on Imam Hussain (AS), not as a distant martyr but as an eternal guide for all of humanity. We believe in "Wilayah-Driven Academia" an academic ethos where the values of divine leadership, justice, and ethical governance form the core of intellectual inquiry. In this light, Wilayat Times is not merely preserving memory but shaping the narrative for future generations.

#### A Call for Institutional Collaboration: The Time is Now

However, the work is too great to be borne by a single platform. What is urgently needed is the establishment of an interdisciplinary academic institution or think tank a Wilayat Research Institute where scholars, researchers, and students can engage in critical research, publish peer-reviewed journals, and hold international conferences on the personality of Imam Hussain (AS), the philosophy of Karbala, and the universality of his resistance.

Such an institute can partner with existing universities and seminaries, offering elective courses, research fellowships, and even digital archives open to all. It can host international symposia on subjects like:

- Karbala and Political Philosophy
- Imam Hussain (AS) in Global Literature
- Interfaith Reflections on Ashura
- Resistance Movements and Personalities Inspired by Karbala
- Women of Karbala: Gender and Ethics in Sacred History

The time demands an institutionalized Wilayat-based knowledge economy, where truth is not only mourned in Muharram but studied in classrooms, referenced in policy debates, and cited in global discourses on justice.

#### AMoral and Intellectual Obligation

In an age where misinformation thrives, and ideological manipulation is widespread, writing about Imam Hussain (AS) is not a luxury it is an obligation. Just as the Ahlulbayt carried the message of Karbala across lands, we must carry it across disciplines. Let Karbala not be reduced to a seasonal lamentation but elevated as an eternal curriculum. Let Wilayat Times not remain a lone voice but become a hub, a spring, and a sanctuary for those who write with ink that remembers Hussain (AS), who resist with the pen, and who build tomorrow's moral architecture through today's research. Let's sum-up by call upon scholars, writers, teachers, students, seminaries, and institutions to join hands with Wilayat Times. Together, let us turn research into resistance, knowledge into remembrance, and editorial space into a memorial of thought and spirit. In the words of Allama Iqbal:

"Hussain is the lantern of guidance, the ark of salvation."

May we become the chroniclers of his light.

#### PREVIOUS MUHARRAM EDITIONS





















## From Karbala to Humanity: What Imam Hussain (A.S) Taught the World



Turfat-Ul-Ain Zainab

The lessons of Ashura form a timeless blueprint for living—and dying—with dignity. The more we internalize them, the more we stand against oppression at its very roots. Imam Hussain's words offer guidance, but it is his actions that embody the truth. From his sermons to his final steps on the battlefield, every moment reveals profound life lessons.

#### 1. Trust in God (Tawakkul)

Imam Muhammad al-Baqir (A.S.) said: "One who puts his trust in God will never be defeated."

The movement of Ashura is grounded in divine trust, proving that truth ultimately triumphs over falsehood. Imam Hussain (A.S.) set out in response to the calls from Kufa, yet his trust remained in God. Even after learning of the betrayal of the Kufans and the martyrdom of Muslim ibn Aqil, he did not retreat. On the morning of Ashura, as the enemy advanced, he prayed:

"O God! You are my support in every sorrow, my hope in every hardship, my refuge in every trouble, and my strength in every challenge."

#### 2. Contentment and Submission

One of Karbala's most powerful lessons is complete surrender to the will of Allah. Imam Hussain (A.S.) knew what awaited him—martyrdom, captivity of his family—but he chose the path willingly.

Before departing Mecca, he declared:

"We, the family of the Prophet, are content with what God is pleased with. We are patient in the face of trials. God rewards those who endure with patience."

#### 3. Fulfilling Duty

Karbala teaches us the importance of fulfilling one's responsibility. Even knowing the unreliability of the people of Kufa, Imam Hussain (A.S.) responded to their repeated pleas.

#### Years later, Imam Khomeini remarked:

"Imam Hussain rose with a small number because he saw it as his duty to stand against evil. He gave his blood to reform the nation and bring down the banner of Yazid."

#### 4. Freedom and Dignity

Imam Hussain (A.S.) is the master of the free—one who chose death with dignity over life with disgrace.

"This dishonourable man has left me with two choices: death or humiliation. But I will never accept disgrace. God, His Messenger, and the faithful do not permit surrender to oppressors."

Ashura teaches us that true dignity lies beyond materialism. When life is lived for eternal truths, not worldly gain, one becomes truly free.

#### 5. Sincerity

The sincerity of Imam Hussain (A.S.) and his companions immortalized Karbala. Many claimed to support him, but only the sincere remained.

On the 9th of Muharram, he told his companions they were free to leave. To spare them embarrassment, he extinguished the lamp. When it was relit, all remained. Abbas ibn Ali (A.S.), the sons of Aqil, and Zuhayr bin Qayn declared they would never abandon him—even if killed and revived a thousand times.

#### 6. Selflessness

Imam Hussain (A.S.) gave everything—his family, his companions—for the cause of God

Hazrat Abul-Fadl Abbas (A.S.), when reaching the Euphrates, refused to drink, recalling the thirst of his brother and the children. He returned with water for others but embraced martyrdom still thirsty. His selflessness remains an eternal lesson.

### 7. Enjoining Good and Forbidding Evil

Imam Hussain's mission was rooted in moral reform. In his will to his brother, he wrote: "I have not risen out of arrogance or tyranny. I seek only to reform the nation of my grandfather. I wish to enjoin good and forbid evil, and follow the path of the Prophet and my father, Ali ibn Abi Talib."

#### 8. Rejecting Racism

Karbala broke all racial and social barriers. Faith was the only criterion of honor. Jawn bin Huwai, a former Ethiopian slave, fought and died for Imam Hussain (A.S.). When wounded, the Imam cradled him, wept for him, and prayed for his face to shine. When the bodies were later recovered, Jawn's body emitted divine light and fragrance.

#### 9. Ma'rifah of the Imam

At the core of Karbala was the deep recognition (ma'rifah) of the true Imam. Those who stood with Hussain (A.S.) knew who he was. Even today, those awaiting Imam Mahdi (A.J.) must cultivate the same clarity. Recognition of rightful leadership protects us from falling into the camp of modern-day Yazids.

#### 10. Insight & Obedience to Leadership

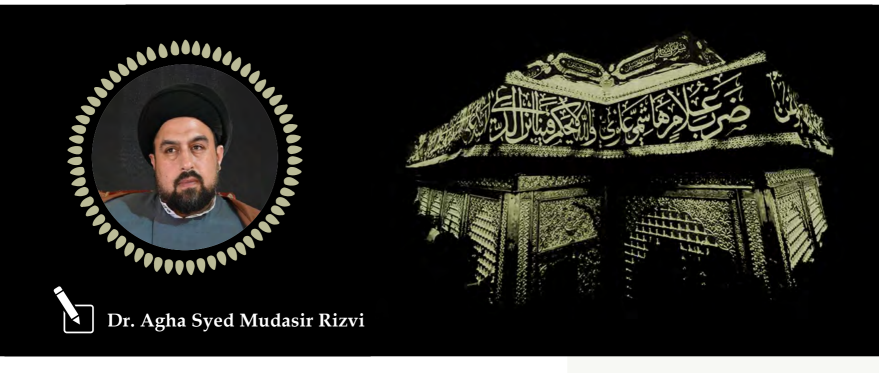
Karbala teaches us the importance of timely awareness and obedience to righteous leadership. The movement of the Tawwabeen came too late.

Timely support for truth matters. Delays can lead to irreparable loss. In our time, insight, clarity, and firm alignment with just leadership are vital.

"Zainab Askari is a media professional with a diverse background in television and radio broadcasting, public speaking, and film jury roles across Iran. Originally from Kashmir, she continues to contribute significantly to Islamic media."







## Karbala's Eternal Message:

## A Note from the Desk of the Head, ASAR Literary Foundation on Muharram-ul-Haram

The month of Muharram arrives not like a calendar crossing out a number, but like a shadow that softens the sky. It comes draped in black and brilliance, soaked in silence and scream. It is not just the first page of the Islamic year it is a wound that refuses to heal, a memory that refuses to die, a reminder that the heart of resistance still beats in the deserts of Karbala.

We at ASAR Literary Foundation do not merely observe this month we enter it. Not with ritual alone, but with a grief that writes poems and a rage that pens revolutions. Beneath the black banners, there is beauty. In every tear shed for Imam Hussain (طيه الحيام), there is a spark of awakening.

Karbala was not a battlefield. It was a classroom. A sacred theatre of truth where a handful of thirsty souls taught eternity what it means to not bow, to not break, to not sell one's soul. Imam Hussain (¿) didn't die he rose, so that the world might one day recognize what it means to live with dignity.

In an age haunted by soft fascisms, neon gods, and empires that drone truth from

the skies, the message of Hussain ( $\mathcal{L}$ ) walks barefoot, quietly, into the camps of the oppressed. It speaks their language. It holds their wounds. It does not negotiate with tyranny. It says: "Here I am. I will not surrender."

The Islamic Republic of Iran, shaped in the furnace of such a memory, stands today not as a utopia, not as a perfect state but as a bruised symbol of ideological defiance. Against the weapons of media, markets, and missiles, it holds up a simple banner: La Ilaha Illallah. From Palestine's shattered olive trees to the stone-throwing children of Kashmir, from the cries in Yemen to the songs of South Lebanon, this resistance is not geopolitical it is spiritual.

We say this not in propaganda, but in poetry. Not in hate, but in heartbreak. This Muharram, we ask our youth not to be mourners alone, but to become witnesses. Let Karbala not be a story from the seventh century, but a mirror to the twenty-first. Let our pens bleed. Let our tongues shake the silence. Let our gatherings our majalis become laboratories of conscience, not just processions of memory.

#### «وَسَيَعْلَمُ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَيِّ مُنْقَلَبِ يَنْقَلِبُونَ»

"And those who have wronged will come to know the end to which they shall come." And when Lady Zainab ( $\mathcal{C}$ ) stood in the ruins of a tyrant's palace and said, "I saw nothing but beauty," she wasn't speaking

nothing but beauty," she wasn't speaking in metaphor. She meant it. She saw beauty in the defiance, in the refusal, in the unbrokenness of broken things.

So let us make this month not just a graveyard of memory but a greenhouse of meaning. Let us raise our voices not to scream, but to sing. Let us be Hussaini not merely in black clothes, but in the fabric of our actions, in the stitching of our silence, in the rebellion of our restraint.

This is not the time to forget.

This is the time to remember harder.

With resistance and reverence, Syed Mudasir Hassan Rizvi Head, ASAR Literary Foundation Kashmir

Printer, Publisher and Owner:Waseem Raja; Editor in Chief:Waseem Raja; Sub Editor:Syed Amin Mosavi; Layout Designer: Showkat Hussain; Graphic Designer: Elmira Davatgar Khorsand; R.N.I No:JKBIL/2015/63427; Published From:Maisuma Bazar, Gaw Kadal Srinagar Kashmir J&K,India. Admn. Office: Natipora Chowk near Irfan Colony, Srinagar; Printed at:Khidmat Offeset Press, The Bund Abi Guzar Srinagar; Contact: +91-9419001884; +91-7042875554; Email:editorwilayattimes@gmail.com; Website:www.wilayattimes.com





La Illāhā ahih korum

Wa i korum panun pān

Wūjūd travith mūjūd myūlum

Adu' bu' votus lā makān (Saqi, 29:1985).

I decided on "There is no god but God"

And made of my self a site of revelation

Abandoning existence, I found presence

Thus have I reached the place-less place

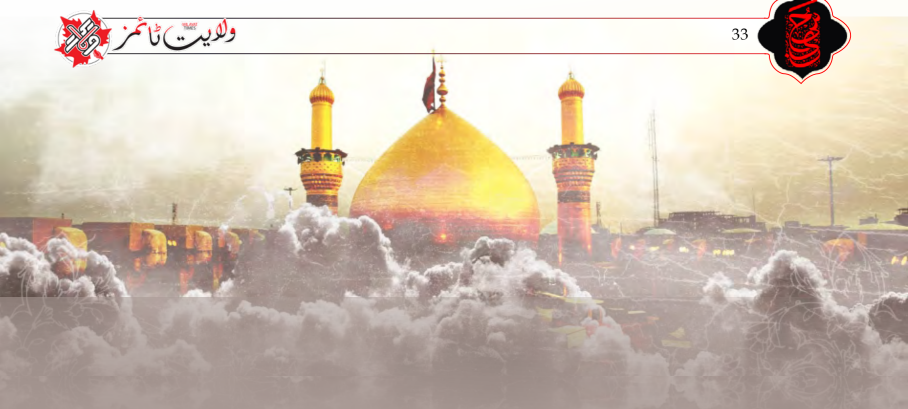
We need to understand the theme of redemption through martyrdom by comprehending mystical view of birth as trial. The journey from forgetful soul to luminous Spirit is what constitutes the drama of birth and death before death or a sort of martyrdom.

We need to turn from moral to ontological plane to illuminate the roots of the problem of violence and evil raised starkly in Karbala or any other sacrificial response to violence. We win the greatest battle – against the self – by consenting to sacrifice it. A few concluding reflections follow to clarify how primal violence against the self saves us from need for violence against the other – redeems us – and how we win ten thousand things by becoming nothing as martyrs do:

While the dimension of mourning has been emphasized, the dimensions of beauty and thanking God for sacrifice we see in Zainab and Hussain (the latter thanked God for the sacrifice offered and prayed for it to be accepted) need to be foregorounded. The way watching a tragedy gives peculiar joy, participation in mourning for Hussain gives strange serenity as it cleanses us, uplifts us, redeems us from ugliness of the world of desire. For the consciousness that has transcended the separative and limiting principle of ego and thus time and finitude there is bliss and peace passeth that understanding.

It is the universal experience of seers and prophets (and to a certain extent of artists) that we can escape finitude, evanescence and mortality though there are tears for misfortune and "mortal sorrows that touch the heart." By performing the supreme sacrifice of the self one is united with the Eternal, the Infinite. The cost is great as the self and its desires and the world are so dear to us but the prize is fair and the hope great as Plato said.

Muhammmad Maroof Shah Masters in Philosophy and Veterinary Parasitology and doctorate in English on The Problem of Nihilism and Absurdist Impasse in (Post)Modern Literature: A Metaphysical Appraisal of Samuel Beckett and Albert Camus. He has authored three books The Problem of Evil in Muslim Philosophy: A Case Study of Iqbal, Muslim Modernism and the Problem of Modern Science and Perennial Philosophy in the Postmodern World: Enigma of Osho. His interests include explorations on the interface of religion, philosophy and mysticism with more focus on Islamic Tradition in dialogue with other traditions. He has widely published in journals of comparative mysticism, Muslim philosophy and literary studies. He has been a regular columnist for English newspapers.



Nothing constitutes better attestation of our full participation in the realization of the universe than consent to be a martyr. And to be a martyr is to love fate, to embrace life to its hilt, to consent to die for the sake of life or what makes life worth living, to clear the path for the Being to manifest or life to unfold its great treasures. It is to be fully consumed by love so that not one's but Heavenly Father's will is done or one manifests greater glory of God. Martyrdom constitutes a test of our loyalty to truth which is divine or the name of God. It constitutes a measure of moral and spiritual excellence of man. And it involves violence against violence loving self - our animal part and lets the Other/non-self be so that the transpersonal principle of life, Spirit, blooms. Gandhi's essential thesis was that truth lets Spirit be and to let truth bloom violence has to be eschewed. A martyr may consent to play his role in the drama of life where violence may well seem to be inflicted by him/her. However, a closer look will show that a would be martyr doesn't initiate violence and if violence is defined as untruth or obstruction to truth, he doesn't indulge in it at all. There is no violence involved at any stage in the life of a martyr. A martyr's consent to play role as a fighter for truth involve repulsing the forces of untruth with violence. Here violence is simply tough resistance to violence, If we strictly follow Gandhian framework of truth and nonviolence, there is no violence in the life of a martyr as he/she seeks to let truth/spirit be even at the cost of violence to his own life and active resistance against those who inflict violence. Although the battle at Karbala involved hell lot of violence, what is remarkable is Hussain's resolute attempt to avoid it and series of negotiations to that effect though they were in vain. Given the first principle is sacredness of life and subordination of ideology to

life as noted by Ibn Arabi in his chapter on Jonah in Bezels of Wisdom, Hussain opted for saving lives and spent his eloquence for it. But beyond a point it is far more noble to die in the battleground than escape in cowardly way or let the oppressor have free hand. One can't avoid facing the difficult truth that moral and spiritual heroes in major traditions didn't choose to surrender when war was forced on them and sought to repel violence in style with all the necessary or available tools. We need to understand martyrdom as a more universal aspiration of heroic moral and spiritual life or the very essence of life divine or movement towards transcendence and then situate Hussain in its light. In this endeavour Simone Weil, herself a sort of martyr saint and first rate philosopher, may help us to explicate the higher logic of this quest.

#### **Beauty of Karbala**

Zainab's point that she saw only beauty in Karbala while echoed in Barbareeq in Mahabharata is explained by turning to mysticism. Underhill's explication of this point is worth recalling:

Underhill further explains why the lower self must be put to sword:

Only the detached and purified heart can view all things-the irrational cruelty of circumstance, the tortures of war, the apparent injustice of life, the acts and beliefs of enemy and friend-in true proportion; and reckon with calm mind the sum of evil and good. Therefore

the mystics tell us perpetually that "selfhood must be killed" before Reality can be attained. When the I, the Me, and the Mine are dead, the work of the Lord is done," says Kabir. The substance of that wrongness of act and relation which constitutes "sin" is the separation of the individual spirit from the whole; the ridiculous megalomania which makes

each man the centre of his universe.

So it is disinterestedness, the saint's and poet's love of things for their own sakes, the vision of the charitable heart, which is the secret of union with Reality and the condition of all real knowledge.

With this vision in place, we see only beauty beyond and underneath the ruins of the empire of self. For the children there is only beauty and they create it by breaking things. Innocence of becoming that Nietzsche talked about can be understood in this perspective. Rabia Basri's answer to call for cursing Yazid that she has not yet finishing blessing or praising Hussain is illuminating. Ultimately we are saved by affirming/blessing life. Moral judgments are or should be in the service of furthering life. Condemnation, revenge and hell may be means but can't constitute the end or destiny of journey. It is God the forgiver of sins rather than God who condemns or takes revenge who has been emphasized by scriptures.

Martyrdom is carrying this aspiration of union too seriously and literally. It is an act of witness against the self will and affirmation of the Other/real/Truth. The truth belongs to the non-self as self is identified with the empire of the ego which is untruth or apes the reality of divine I. Iqbal defined Islam as entry into the battlefield of self sacrifice (shahadat gah-i ulfat). The Sufis have consistently defined divine life (baga/subsistence in God) as other side of fana (annihilation of the illusory self). In fact the key practice of attention to breath results in sharpening of awareness in whose light one sees the world as against the fog projected by an illusory ego that construes the world as an object of appropriation or conquest. Nund Rishi realized the meaning of the fundamental doctrine of faith after sacrificing the self for the Only Existent, the non-self.





is not perceived so. To quote him: "Now I say that when external harm befalls a good or just person, and he is not excited by it and the peace in his remains undisturbed, then what I have been saying is verified: the just are not troubled by anything that befalls them. If, however, a man is troubled by some external harm, then truly it is only fair and just of God to have ordained that the harm befall the man who could believe himself just and vet be upset by so little a thing. And if it is just of God, then truly the man need not mind but he ought far more to rejoice than he does at his own life..." He maintains that "I further maintain that sorrow comes of loving what I cannot have. If I am sad about my own losses that is a sure sign that I love external things and really enjoy my sorrow and disease. What wonder, then, that I grow sad, loving my affliction and sorrow, if my heart seeks what it has lost and my mind attributes to things what belongs to God alone?" I turn toward the creature from which discomfort comes in course and turn away from him from whom joy and comfort naturally come. What wonder, then, that I am sad and grow sadder? Truly it is impossible either for God or the world that any person should ever find true comfort when he looks to a creature for it, but those who only love God in the creature and the creature only in God shall discover real, true, and apposite comfort on all sides." If we ponder on these quotes we will never suffer again or complain about it . But the question is are we ready to acknowledge our creaturely status - in fact nothingness in the face of the Real, to truly submit or surrender to God -i.e., be Muslims or are we prepared to love him and to be just. Can we love God and Justice for one day alone to see for ourselves how sorrow loses its sting? Onus lies on us. We need to justify ourselves. God has no need to hire an advocate to justify His ways to men. His prophets are not His advocates. We are the guilty and we stand condemned and we judge ourselves and invite the pain that follows suffering. For saints suffering continues but it no longer pinches or drives them to despair. They welcome it as God's kiss. God kisses hard out of great love. Are we capable of enjoying these kisses and discerning mercy in apparent torture? Can we once say inalillahi wa inna illahi rajiuon and mean it. If we are for God and not our own property and God is our home, origin and destiny then what ground is there for suffering. I have yet to meet a single person who could say and mean inna liilahi... when (s)he suffered personal loss - say of death in family or loss of money/respect/ prestige.

#### **Appreciating Underlying Mercy**

I again recall a passage explaining the role of adversaries:

Villains in the drama of life, like Satan in the cosmic drama, have a role that must be recognized. All things, save God's Face/Being are destined to perish. There remains a terrible beauty behind every event of which Yeats talks. The cosmic dance appreciated in a Unitarian vision "justifies" all and our task remains both of contemplation of the unity/transcendence of opposites and joining the dance and siding with justice at the dualistic plane on which drama of unity unfolds. A world without Hussain and Karbala would be an impoverished world in both moral and aesthetic terms where much of the fire of love and passion and warmth of tears and the wild cry for justice would be absent. Moralism should not blind us to the element of beauty and limitations of moralistic-legalistic response. "Lives become petty and laughable to the extent that they shy away from the presence of the tragic. And to the extent that they participate in a sacred horror, they become human. It may be that this paradox is too great and to difficult to uphold: still, it is no less the truth of life than blood is."

Both Nietzsche and Ibn Arabi take the divine viewpoint in asserting perfection of everything, in declaring that will to power or will to exist is primordial and can't be understood in any other terms. To be or to exist or will to existence as such is an act of mercy and thus blessing. This is a grand refutation of all pessimistic thought currents that deny this attribute existence to mercy or identify the two. The perfect man sees things from the station of nostation which is supramoral or beyond good and evil. That means he can't suffer from the vice of moral indignation. In fact moralism is foreign to integral Traditions as Guenon has remarked. The perfect man and Zarathustra seem to take into account engendering command that brings existents into existence. It is Allah rather than the God the Revealer, the Avenger, that is privileged in ontological or metaphysical as distinct from religious viewpoint. However the rights of the human viewpoint or humanity are better recognized by Ibn Arabi than Nietzsche as he given due recognition to the question of felicity which is human prerogative and from which point of view humans need to be careful in taking cognizance of certain names in preference to others. For Nietzsche God as Al-Hadi (The Guide) and as Al-Mudhill (One who leads astray) are equivalent. The greatness of Zarathustra

lies in affirming existence with all its horror including the possibility of human damnation. Ibn Arabi would remind us of the Quranic dictum to remember God through beautiful Names.

#### **Understanding Innocence and Blame**

#### I recall another passage of mine

To the objection that Hussain was blameless, Simone Weil would say that he shared the blame of being. It has been rightly noted that if our being were not ultimately a scandal, there would have been no death. And one's being innocent in ordinary sense makes one better able to carry the cross in style. Martyrdom is no punishment. How do we know, as Socrates long back pointed out, that death is a punishment? To quote Weil, "If a human being who is in a state of perfection and has through grace completely destroyed the 'I' in himself, falls into that degree of affliction which corresponds for him to the destruction of the 'I' from outside - we have there the cross in its fullness. Affliction can no longer destroy the 'I' in him for the 'I' in him no longer exists, having completely disappeared and left the place to God."

#### **Aspiration for Martyrdom**

#### Raimon Panniker has stated:

The "end of Man," then, is not individual happiness but full participation in the realization of the universe—in which one finds as well one's "own" joy . . . You need not worry about your own salvation or even perfection. You let live, you let be. You don't feel so much the need to interfere with Nature as to enhance, collaborate, and "allow" her to be.





expression is hell – accomplishes purification and why should the noblest and most virtuous humans – prophets/sages – be chosen to suffer in style?

#### Why Innocent Good People Suffer?

It is good and not lamentable that good people suffer. Moral and spiritual beauty (odyssey of soul making) is born from or hidden beneath the vale of tears. Pain is megaphone of God as Donne noted. Let us explain in light of teachings of one of the greatest sages of the Western world, Meister Eckhart, why good people suffer. It needs to be noted that Eckhart seems to echo insights that are well known in the world of Sufism and Muslim philosophy. Some salient points from Eckhart follow. For Eckhart the quickest horse that carries you to perfection is suffering. For him we suffer because we invite it. To quote him: "If I am sad for passing things, not loving God with all my heart nor even giving him the love he might justly expect to meet in me, what wonder if God ordained that I should still suffer loss and pain." Eckhart's argument is simple and straight forward that if one is good and believes God to be good and in control there is absolutely no ground for getting sad and troubled. By definition there can be no good man who doesn't want what God wants, "because it is not possible that God should not want anything but goodness, and just because of this, when God does want something, it must be not only for the good but for the best." We have been taught to pray that God's will be done. From this it follows that we have no ground for complaint for whatever happens by the will of God. Seneca when asked what comfort might be best for those in misery has expressed this Christian-Islamic insight thus: "It is for man to take everything that comes as if he had asked for it, nay, as if he had prayed for it." Those who have truly surrendered or submitted to the will of Allah seek only to glorify, to please God. Their prayer is 'God! Grant us the will to will whatsoever You will.' This is a corollary of the station of rida that Sufis seek. Eckhart has quoted a prayer from a non-Christian authority in this connection: "Lord, supreme Father and only Master of high heaven, I am ready for anything you will; only give me the will to want what you will."

One can quote dozens of Sufi sayings in this connection. Just one will suffice from Ba Yazid: "I only will not to will." Hell is nothing but self will procured by sin which is a form of self-love. William Law has expressed this point succinctly. "See here the whole truth in short. All sin, death, damnation, and hell is nothing else but this kingdom of self, or the various operations of self-love, self esteem, and self seeking which separate the soul from God, and end in eternal death and hell." Man must endure without resentment every accident that befalls him and live without appeal, without any need to be consoled, without impatient prayers (which are only petitions - real prayer is gratitude to existence,) for change of fortune and resolutely, heroically face the nothingness at the heart of every existent. There is no respect for the individual, his wishes, sighs and dreams. No remedy for the pains that flesh is heir to is there. Saints love God/world in all circumstances and find Him equally present in everything, pleasant or painful. They are nonjudgmental as Christ teaches. They have perfected the art of attention. They don't wish to be spared.

Eckhart questions those who are astonished to see good man suffer and attribute it to obscure sins. To quote him again: "...if it were pain and misery and only these that the man felt, he would not be good or without sin; but if a person is good, his suffering doesn't mean pain, unhappiness, or misery to him but rather a great delight and blessing. The Lord says: Blessed are they that suffer for God and righteousness." He formulates a test to determine whether a given case of suffering is an expression of punishment or azab or test/trial of God. "If you wish to know rightly whether your suffering is yours or of God, you can tell in the following way. If you are suffering because of yourself, whatever the manner, that suffering hurts and is hard to bear. If you suffer for God's sake and for God alone, that suffering doesn't hurt and is not hard to bear, for God takes the burden of it... what one suffers through God and for God alone is made sweet and easy." Eckhart maintains that "Things cannot comfort or satisfy a good man but, rather, anything other than God or alien to him will be painful. He will always say: Lord God, when you send me elsewhere than into your own presence, give me then another you; for you are my comfort and I want you only... He cogently defends his thesis that no evil befalls a just person or







این حسین کیست که عالم همه دیوانه اوست این چه شمعی است که جانها همه پروانه اوست هر کجا می نگرم نور رخش جلوه گر است هر کجا می گذرم جلوه مستانه اوست هر کسی میل سوی کرب و بلایش دارد من چه دانم که چه سریست به در خانه اوست هر مکانی که بود بزم سعادت برپا زینت بزم زجانبازی مردانه اوست این چه نوریست که اندر دل هر خرد و کبار این چه نوریست که اندر دل هر خرد و کبار هر دلی می نگرم منزل کاشانه اوست

Who is this Hussain whom the whole world is insane about

What candle is this that the hearts are like butterfly's around

The life of our regretting soul is thirsty for his goblet

Who is this Hussain whom the whole world is insane about

What candle is this that the hearts butterfly around

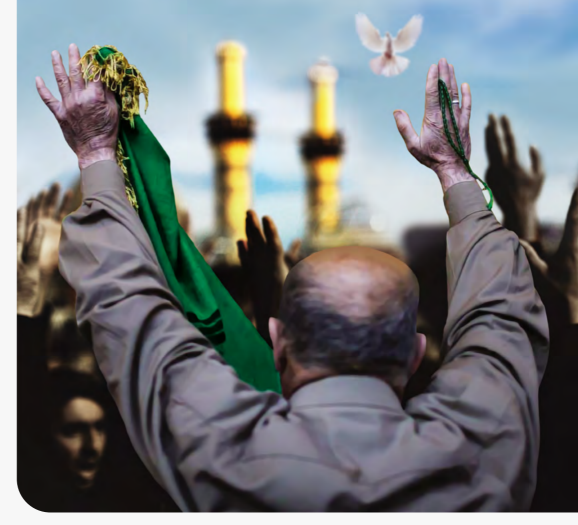
The one who was killed for the love of Hussain is more alive

Wherever I look, the light of his Visage radiates about

Wherever I pass, I see his ecstatic resemblance (trans. on https://www.shiachat.com/forum/topic/235013139)

We need to talk about Hussain (alyhissalam) every Muharram because every year the cycle of life is renewed. We need beautiful sad songs and tears to water life. We need to appreciate terrible beauty of life. We need to embrace the greatest adventure of conscious dying or martyrdom. We need to relive epic of Karbala to teach an ethic of sacrifice and compassion and witnessing the truth. With Hussain as a moral and spiritual exemplar of authentic life, we get a compass in the midst of cacophony of

## Witnessing Hussain (AS): Beauty and Gratitude in Karbala



voices. Given "the hottest places in hell are reserved for those who, in times of great moral crisis, maintain their neutrality" we need to choose our loyalty everyday in a world full of complacent posturing. However we are in a strange world where some voices In a world where trials are launched against Socrates, Jesus and Hussain, Although Imam Hussain has won the hearts of not only masses but intellectual and spiritual elite, some dissenting voices object to the need for courting and suffering passion play, for the ritual of azadari and for not taking the path of reconciliation with power. These voices advising or criticizing him on this or that account have been more recently vying for attention. These voices invoke such key arguments as why should innocents suffer or be scapegoats and ask why can't violence have been avoided at all costs. But they fail to convince. Let us understand why.

#### Let me begin by recalling my own words:

Sunni-Shia polemic over Karbala and debates over other choices offered to Imam Hussain may be put in perspective by noting that the latter tried to achieve objective of setting right time out of joint without uprising and without inviting death for anyone. But things are as they are – where ill will ("cursed spite") has its way. And this means unavoidable tragedy. And point to be noted is Hussain thanked God for the sacrifice offered. In fact tragedies, mournings and elegies accomplish certain ends and help express certain truths of spirit and as such are found everywhere in the world. Religion is sacrifice, a point illustrated across traditions (a brilliant exposition one may find in Ananada Coomaraswamy's Hinduism and Buddhism). The world is a product of sacrifice by the Supreme Self. Violence we find in institutions of sacrifice is part of the kitty of psycho-spiritual health – one needs to review the debate on violence and the Sacred in philosophy and anthropology to appreciate how violence – of which ultimate



This rule highlights the idea that a martyr's death often serves as a powerful catalyst for change, inspiring movements, and shifting the course of history even after their physical demise. This principle suggests that while a tyrant's reign ends with their death, a martyr's legacy and the principles they stood for can gain greater

influence and momentum, effectively initiating a new era of thought or action. Firm loyalty and bravery of the companions of Imam Husayn (A), in the face of devastating odds provide an example of stanch faith and commitment to

Despite facing persecution, Imam Husayn (A) and his companions demonstrated kindness, equality, and respect towards all, even their enemies. They exemplified patience and modesty, even in the face of suffering and adversity.

righteousness.

According to Imam Ayatollah Roohullah Khomeini the tragedy of Karbala is the symbol of blood's triumph-the blood of the martyrs-over the sword. This event transformed not only the history of Islam but also human history forever.

Freedom is at the core of Imam Hussein's message. The Imam fought for freedom of all humanity. He fought against tyranny, exploitation and injustice. He knowingly chose death because it was the Will of God. In his speech delivered before his journey to Iraq, he spoke of his choice in the following words:

O God, You know that we did not seek, in what we have done, acquisition of power, or ephemeral possessions. Rather, we seek to manifest the truths of Your religion and establish righteousness in Your lands, so that the wronged among Your servants may be vindicated, and that men may abide by the duties (fara'id), laws (sunan) and Your ordinances (ahkam).

In essence, the message of Karbala is a timeless call to action, urging individuals to stand for what is right, to resist oppression, and to uphold the values of justice, equality, and human dignity. The events of Karbala represent the moral courage and unwavering commitment of individuals who were willing to give up their lives to protect the values they held dear. Their willingness to endure unimaginable suffering rather than compromise their principles is a powerful lesson in integrity and righteousness.

Karbala is a protest against injustice and tyranny. Imam Hussain (A), along with a small group of loyal companions and family members, stood against the oppressive and mighty rule of Yazid, who sought to impose his will on the Muslims. Despite knowing the fact that they had no means and resources to defend their principles and maintain their dignity, the Imam and his companions refused to submit to tyranny and injustice.

The message of Karbala serves as an

inspiration for anyone striving for justice, freedom, and human rights. Karbala reminds us that even in the darkest moments, hope and courage can shine through, inspiring generations to come. The legacy of Karbala endures in the collective consciousness of humanity, reminding us of the importance of empathy and compassion. The tragedy of Karbala evokes a deep sense of mourning and sorrow, uniting people across diverse backgrounds in shared grief. This sense of shared grief fosters empathy and connects people on a profound emotional level, fostering bonds of solidarity and

The message of Karbala also highlights the significance of unity among the oppressed. Despite the numerical disadvantage, Imam Hussain's camp remained united and steadfast. The bonds of kinship, faith, and shared purpose unified them, demonstrating the strength that lies in unity when facing oppressive forces.

compassion.

The everlasting message of Karbala is a timeless call to uphold truth and justice, even in the face of overwhelming odds and oppression. The battle of Karbala, where Imam Husayn and his family were martyred, serves as a powerful reminder that standing up against injustice is a moral imperative, regardless of the consequences.

Imam Hussain (A)'s sacrifice and his struggle at Karbala undoubtedly form an epoch-making chapter of the history of Islam and Muslims and their determination in the cause of Islam. This was not a personal struggle of the grandson of the Prophet (S) and the beloved son of Imam Ali (A) and Hazrat Fatima (A), but a historical record that illustrates true Islamic leadership and an exemplary character of a person who made a sincere attempt at safeguarding the ideology of Islam with an intention to retain it as an exact replica of the set up of the Prophetic era. The hero of this great event beside being the grandson of the Messanger of Allah (S), but is also one who occupied a position of honour in the Islamic society. His life and martyrdom not only provide an occasion for mourning and tears, but they infuse in believers a fervent desire for sacrifice and illuminate the existing system of life with the beacon light of truth and justice. Thus, it may be seen how Husain's performance is intimately associated with the collective life of the Muslim community. This is the essence of the event that deserves our attention.

> موسئ و فرعون و شبیر ً و یزید ایں دو قوّت از حیات آید پدید زنده حق از قوّتِ شبیری است باطِل آخر داغ حسرت میری است

(Moses and Pharoah, Hussain and Yazid They are, but the conflicting forces of life Truth survives and triumphs because of

False hood is destined to meet with failure and grief)

Justice Hakim Imtiyaz Hussain is a distinguished legal expert, former judge of the Jammu and Kashmir High Court, and ex-member of the State Accountability Commission. Renowned for his contributions to law, religion, and history, he has authored several acclaimed books, including works on Muslim personal law, judicial service, The Shias of Jammu and Kashmir, Azadari Hazrat Imam Hussain and the socio-religious history of Kashmir. His legal scholarship and reformative role in various state commissions mark him as a respected figure in India's judicial and intellectual circles.







## The everlasting message of

## Karbala



#### Justice Hakim Imtiyaz Hussain

#### تا قیامت قطعِ استبداد کرد موج خون او چمن ایجاد کرد

(Through his ultimate sacrifice in Karbala, and by steadfastly refusing to pledge allegiance to the tyrannical and illegitimate caliph Yazid, Imam Hussain (A) for ever delegitimized autocracy and dictatorship within Islam.

Imam Hussain (A)'s blood nourished the burgeoning garden of human freedom and dignity in Islamic history and ideology).

The event of Karbala has attained a prominent place among all historical events of selflessness, justice and sacrifice. Karbala represents, on one hand, the tragic event, in so far as suppression of truthful persons are concerned, and provides, on the other, a horrifying example of barbarism, in so far as atrocities of temporal authority is concerned.

This battle took place at Karbala, now a city in Iraq (situated near Kufa) in 680 CE between Imam Hussain (A), the third Imam and the grandson of Prophet Muhammad (peace be upon him and his progeny), and the despotic Umayyad ruler Yazid.

A unique feature of this event is that for the last 1400 years it continues to shape the values of justice, sacrifice, and standing against oppression.

The shocking assassination of the family members of the Messenger of Allah (S) and the companions of Imam Hussain (A) is the most painful and tragic incident of the Islamic history which provides us with an enduring lesson that commitment to truth and justice requires unwavering dedication, even at the cost of offering one's life for the cause.

The exemplary conduct displayed by Imam Husain (A) teaches us to make sacrifice for truth without caring for the consequences. If the temporal authority is aggressive, sacrifice on the part of the followers of truth becomes all the more essential. Number or the lack of resources can not deter those who are on right path to continue their struggle.

One of the everlasting messages from the martyrdom of Imam Hussian (A) is that the Imam preferred to die but didn't compromise with a tyrant ruler.

> سر داد نه داد دست در دست یزید حقاکه بنائے لااللہ است حسین ٔ

(He (Imam Hussain (A)) gave his head but not yielded to Yazid

The fact is that he (Imam Hussain(A)) is the defender of the basis of Islam)



The event of Karbala is a powerful example of resisting tyranny and oppression, urging individuals to stand up against injustice in all its forms.

کرتی رہے گی پیش شہادت حسین کی آزادی حیات کا یہ سرمدی اصول چڑھ جائے کٹ کے سر تیرا نیزے کی نوک پر لیکن فاسقوں کی اطاعت نہ کر قبول

(The great sacrifice of Imam Hussain (A) gives us the message and sets up the principle that even if you are martyred and you are beheaded and your head raised on a spear, you shouls never obey the tyrant)

The Battle of Karbala serves as a everlasting reminder of the struggle between good and evil, and the firm obligation to uphold truth and righteousness. It unfolded on the tenth day of Muharram, known as Ashura, a day that has become a symbol of resistance, spirit, and selflessness among Muslims.

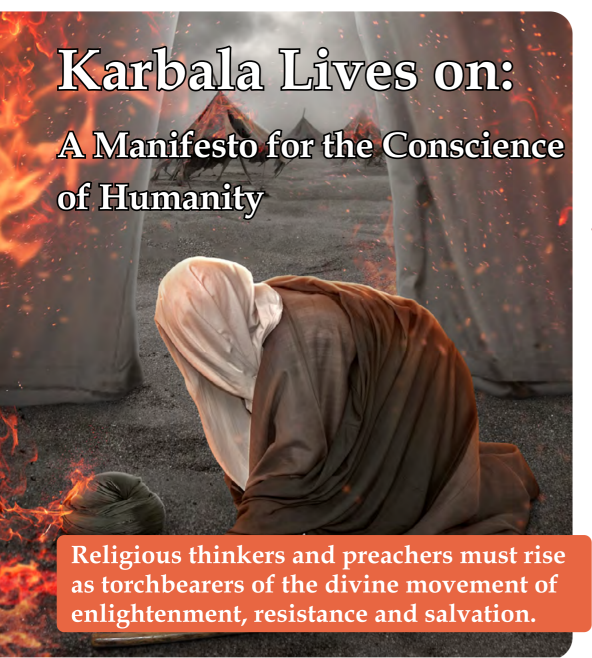
The message of Karbala is above sectarian boundaries and speaks to universal human values like justice, equality, and the importance of human dignity.

The tragedy encourages individuals to transform their characters, beliefs, and actions to align with these values. It also teaches that those who uphold their principles, like Imam Hussain (A) and his companions, achieve immortality, while those who commit injustice will ultimately face eternal damnation.

'The tyrant dies and his rule is over; a martyr dies and his rule begins'. (Soren Kierkegaard)







Ayatollah Ali Abbasi, Renowned Iranian Educationist and Chancellor of the World-Renowned Al-Mustafa International University, Delivers Muharram Message for Wilayat Times.

In this special Muharram edition of Wilayat Times, Ayatollah Ali Abbasi highlights the profound teachings and timeless lessons of Karbala, offering valuable reflections for scholars, preachers, and all seekers of enlightenment. The message is as follows:

#### بىم اللة الرحمن الرحيم وبه نشعين وصلى الله على حجد و آلد الطاهرين السلام عليك يا ثار الله وابن ثاره

Karbala is not merely a historical event consigned to the past, but a symbol that continues to resonate as a paradigm of fight between the truth and falsehood from the time of Prophet Adam (A.S) to the Final Seal of Prophets, Muhammad (S.A.W.W), and continues with the Last Seal of the Successors, Imam al-Mahdi (may Allah hasten his reappearance).

According to the Divine Will, Karbala stands as a pivotal moment in history, an uprising of the righteous against the falsehood, undertaken to establish justice and uphold truth. This struggle will endure until it reaches its ultimate culmination in the universal governance of the righteous under the leadership of the awaited savior, Imam Mahdi (A.J). The sacred blood of Aba Abdillah al-Hussain (A.S), the Tharallah, whose martyrdom is considered a divine cause continues to pulse through the conscience of the world. This sacred uprising will persist until the day of reappearance and will never be extinguished.

Ashura is a school filled with diverse lessons and inspirations; a profound epic of divine; a magnificent canvas adorned with the sublime teachings of Islam and the guidance of the Ahlulbayt (peace be upon them); and a mirror that reflects all celestial and human virtues.

Thus, Ashura has emerged as a vibrant and timeless movement that has illuminated hearts and inspired generations through





#### Ayatollah Ali Abbasi

#### Chancellor of Al-Mustafa International University Iran

the ages.

The school of Ashura offers rich and transformative lessons across ethical, spiritual, devotional, mystical, social, and political dimensions. Among its eternal teachings are:

- Unyielding resistance against oppression and refusal to submit to tyrants.
- Embodying love, compassion, and unity among the supporters of truth.
- Maintaining a deep bond with the Holy Qur'an and prayer, even amidst the severest trials.
- Turning supplication and intimate discourse with God into life's most precious moments.
- Preserving hope and confidence in the triumph of truth, even in the darkest hours
- Upholding truth, patience, and steadfastness in the face of falsehood.
- Exemplary loyalty and commitment to the divine leadership and Imamate.
- Establishing congregational prayer under all circumstances, even in the battlefield.
- Today, humanity and the Muslim world are in urgent need of returning to the glorious school of Karbala and emulating the eternal exemplars of Ashura.

Therefore, the free people of the world must, along with sincere and heartfelt mourning, strive to promote the lofty ideals, noble values, and culture-building message of the Ashura uprising—especially in this era of the Islamic Revolution and global awakening.

Religious scholars, preachers, and thinkers must remain at the forefront of this divine, Husayni and Zaynabi movement of enlightenment and guidance.



Srinagar





www.wilayattimes.com

Vol:11 Issue No:26 Pages:40 Date:8th July 2025 to 14th July 2025

laid it down at Karbala"

