الإمام العسكري الله والحياة العلمية في عصره

5

الندوةالعلمية دور العلوم التجريبية في عملية الاستنباط

قال الإمامُ العسكريُّك:

«خَيرُ مِن الحَياةِ ما إذا فَقَدتَهُ أَبغَضتَ
الحَياةَ، و شَرُّ مِن المَوتِ ما إذا نَزَلَ بك
أحبَبتَ المَوتَ.»

تحف العقول، ص ٢٨٩

الإمام الحسن العسكري على:

سنوات قليلة، أثر خالد

حين نتأمل في سيرة الإمام الحسن العسكري الله ندرك أننا أمام شخصية استثنائية جمعت بين عظمة الروح وصفاء الفكر ودقة التدبير السياسي. لقد عاش الإمام الله عمرًا قصيرًا لم يتجاوز تسعًا وعشرين سنة، لكنه حمل خلاله أمانة ثقيلة في زمن من أشد الأزمنة ظلمة وقسوة على أهل البيت المنطق. في بعده الفردي، كان الإمام الله مدرسة أخلاقية متكاملة؛ فقد جسّد أسمى معاني التواضع والزهد، ودعا شيعته إلى التقوى والصدق وأداء الأمانة، ليكونوا زينةً له لا شيئًا عليه. وفي مواقفه تتجلّى كرامات ومعاجز أكدت مقامه الرباني، وعوّضت

أما في ميدانه العلمي، فقد واجه تيارات فكرية منحرفة، نتجت عن حركة الترجمة الواسعة آنذاك، حيث حاول البعض دسّ الشبهات في صميم العقيدة. فتصدى الإمامﷺ لذلك

بعمق علمه، وردّ على الفيلسوف الكندي في محاولته التشكيك

بالقرآن، وأرشد الأمة إلى الرجوع للعلماء العدول في مرحلة الغيبة، مثبتًا أن الإسلام قادر على مواجهة كل فكر دخيل.

وفي الجانب السياسي، تعامل الإمام العسكري على مع سلطة

عباسية غاشمة فرضت عليه الإقامة الجبرية والاعتقال، لكنها

عجزت عن تعطيل مشروعه الإصلاحى. فقد أسس شبكة من

الوكلاء، واعتاد شيعته على المراسلات والتواصل غير المباشر، ممهّدًا بذلك للغيبة الصغرى لولده الإمام المهدىﷺ. لقد كان

واعيًا بأن حفظ الرسالة يقتضي التدرج في إعداد الأمة لهذه

إننا أمام إمام لم يترك للعمر القصير أن يحدّ من عطائه، بل

حوّل سنوات قليلة إلى مدرسة خالدة في الأخلاق والعلم

والسياسة. من هنا، تبقى ذكراه منارة تهدي الأجيال، وتؤكد أن مشروع أهل البيت ﷺ هو مشروع بناء الإنسان وصيانة

وسلام عليه يوم وُلد، ويوم استشهد، ويوم يُبعث حيًّا.

كلمة رئيس التحرير

عن الحصار الإعلامي المضروب حوله.

# الإمعب الإيراني مي مراسع عزاء ذكري استشهاد الإمام الرضائد المسعب الإيراني بقوة المسعب الإيراني بقوة المن يتوقع من إيران المن يتوقع من إيران المن يتوقع من إيران المن يتوقع من إيران المن المن يتوقع من إيران المن قائد الثورة الإسلامية، الإمام الخامني، الامام الخامني، الإمام الخامني، والمن فكري الإيران ساحته في كلمته أن العداء الأمريكي الإيران ساحته في كلمته أن العداء الأمريكي الإيران المنهوني والمنابر ملي المنابر والكيان المهوني والمنابر الأخيرة وشاعل المرب الأخيرة وشاعل المرب الأخيرة وشاعل المرب الأخيرة وتفسل من المنابر المنابر الإيران المامية وكومته وخلوب إلى أن وحردة وفلوب إلى أن وحردة وفلوب إلى أن وحردة فلوب الري الموردة فلوب المنابر فلسل المنابر المنابر المنابر فلسل المنابر المنابر فلسل المنابر المنابر المنابر فلسل المنابر فلسل المنابر فلسل المنابر فلسل المنابر فلسل المنابر المنابر فلسل المنابر المنابر فلسل المنابر المنابر فلسل المنابر فلسل المنابر المنابر فلسل المنابر فلسل المنابر المنابر فلسل المنابر المنابر فلسل المنابر المناب

■ الإثنين ■ ١ ربيٍع الأول ١٤٤٧ هـ ق

■ ۲۵ أغسطس ۲۰۲۵ م ً ■ ٤ صفحات

ا ۲۰۰۰۰ ریال

■ القبانجي: الحشد الشعبي قوة العراق وعزه... ودعوة لتطهير المحافل الحسينية من الانحرافات

خطط الأعداء لإثارة الانقسام أو فرض التبعية.



المكتب الإعلامي لسماحته- قال امام جمعة النجف الأشرف سماحة السيد صدر الدين القبانجي: الملف الساخن اليوم في العراق هو ملف الحشد الشعبي حيث المعركة على حل الحشد. نحن نعتقد أن الحشد الشعبي هو قوة العراق، وإذا تم إنهاء الحشد فذاك يعني قطع اليد العراقية الضاربة حيث هذه اليد هي التي أوقفت المد الداعشي.

وفي شأن آخر قال سماحته: أقامت وزارة الثقافة العراقية مهرجان (الأنشودة الحسينية) بمناسبة أربعينية الإمام الحسين الله نحن نشكر الوزارة على هذه الالتفاتة الكريمة، ولكن (لا يُطاع الله من حيث يُعصى)، حيث تخلل هذا المهرجان موسيقى وتبرج نسائي، فهل يقبل الحسين بهذا العمل؟ إن الإمام الحسين هو عبرة وعبرة وليس أغان وتبرج نسائي، لذلك نحن ندعو لتطهير المحافل الحسينية من الانحرافات الدينية والأخلاقية.

وحول تصريحات بعض السياسيين حول الشيعة قال سماحة السيد القبانجي: هنالك حديث رفعه بعض الساسة المتصدين يقول إن الشيعة غير قادرين على الحكم وأنهم فقط للطم وليس للحكم. نحن نقول إن الشيعة أول من آمن بمشروع المشاركة السياسية، الشيعة هم من قضى على الإرهاب الداعشي، الشيعة هم الذين قضوا على مشروع تقسيم العراق، والاستقرار الأمني خير دليل على نجاح حكم الشيعة، والزيارات المليونية خير دليل على ذلك. لذا نرجو من هؤلاء الابتعاد عن اللغة الطائفية.

وحول انسحاب القوات الأمريكية من العراق قال سماحته: بداية انسحاب قوات التحالف الدولي من العراق في هذا الشهر والمقرر أن يكتمل الانسحاب إلى نهاية عام ٢٠٢٢. نحن نعتقد أنها خطوة بالاتجاه الصحيح والعراق قادر على تأمين وضعه الداخلي والخارجي.

■ الشيخ قاسم: نطالب الحكومة اللبنانية باستعادة السيادة الوطنية ولن نسلم سلاحنا الذي أعزنا ويحمينا



البداية لا يمكن ذلك. ودعا الشيخ قاسم في كلمة له في الحفل التأبيني لرجل الدين البارز السيد عباس علي الموسوي، الحكومة إلى جلسات مناقشة مكثفة لكيفية استعادة السيادة، ومناقشة الخطط والبرامج، داعياً النخب إلى مساعدة الحكومة في وضع الخطط من أجل استعادة السيادة الوطنية، عبر إغراق وسائل التواصل الاجتماعي، والفضاء الإعلامي، بمقترحات للحكومة حول كيفية استعادة السيادة.

كما دعا إلى العمل تحت شعار "نطالب حكومة لبنان باستعادة السيادة الوطنية" لإشعارها بأنها مسؤولة في العمل من أجل ذلك.

أمًا عن القرار الحكومي بنزع سلاح المقاومة، فاعتبر الشيخ قاسم أن "القرار الحكومي الأخير غير ميثاقي"، مضيفاً: "إذا استمرت الحكومة بهذه الصيغة، فهي ليست أمينة على سيادة لبنان".

ولفت إلى أنّ الولايات المتحدة الأميركية تمنع السلاح الذي يحمي الوطن، مؤكّداً أنها تعبث بلبنان، وأنها ليست موثوقة بل خطراً عليه، وأن الحركة الأميركية هي حركة لتخريب لبنان ودعوة إلى الفتنة.

الأمين العام لحزب الله توجه إلى الحكومة بالمطالبة بإيقاف العدوان، إذا كانت تريد بسط السيادة، وتعمل لمصلحة البلاد.

كما أكّد أن "السلاح الذي أعزنا، والذي يحمينا من عدونا، لن نتخلى عنه"، وتابع: "السلاح روحنا وشرفنا وأرضنا وكرامتنا ومستقبل أطفالنا". وأضاف الشيخ قاسم: "من يريد نزع سلاحنا كمن ينزع روحنا منّا، وعندها سيرون بأسنا".

وللحكومة اللبنانية قال الشيخ نعيم قاسم: لا "خطوة مقابل خطوة" وعليهم ("إسرائيل") تنفيذ الاتفاق أولاً، بعدهانناقش الاستراتيجية الدفاعية،داعياً الجهات اللبنانية لأن "يكونوا شجعاناً ويقفوا في وجه الضغوط"، مؤكّداً لهم: "سنكون معكم في هذا الموقف العزيز".

## ■ نداء عالمي من "منظمة البقيع الدولية" لإعادة إعمار البقيع



وكالة أنباء التقريب- عُقد مؤتمر دولي في شيكاغو بمبادرة من "منظمة البقيع الدولية" لدعم مبادرة إعادة إعمار البقيع، مطالبًا بتحرك عاجل لإحياء هذا الموقع التاريخي والديني، محذرًا من صمت يعادي حرمة أهل البيت للمُثِـُّكُ.

عُقِدَ اجتماعَ دوليٌّ عبرَ الإنترنت بمبادرة من "منظمة البقيع الدولية" لدعم مبادرة إعادة إعمار البقيع برئاسةِ آيةِ الله السيد حميد الحسن، العالمِ الهنديُّ البارز، وبمشاركةِ عددٍ من العلماءِ والباحثين، وحظيَ باهتمامٍ واسع.

ُ وَأَكَّدَ حَجَهُ الْإِسلَّامِ أَسلَمُ رَضُوي خَلَّالُ المؤتَّمُر أَنَّ الصَّمَتَ تَجاهَ هدمِ قبورِ البقيع يعني عدمَ المبالاةِ بحرمةِ أهلِ البيتِ ﴿ يُكُمْ وَأَنَّه يجبُ على جميع المسلمين العملُ لإحياءِ هذا التراثِ الإسلاميّ.

وأوضح حجة الإسلام السيد محبوب مهدي عابدي النجفي، مؤسس منظمة البقيع، أن هدف أنشطة هذه المنظمة هو نشر ثقافة إحياء جنة البقيع، مؤكدًا على دور الدعاء والعمل الجماعي في تحقيق هذه الأهداف. وأعرب عن يقينه بأنه سيأتي يوم تُقام فيه في البقيع روضة مهيبة تليق بمقام أهل البيت للهي وستكون رمزًا لعزة ووحدة الأمة الإسلامية.

وأشار آية الله السيد حميد الحسن إلى أهمية المحبة العميقة للقرآن وأهل البيت المنطقة المرتباطين القلبي والعملي بهذين الإرثين الثمينين. كما شدد على دور علماء العالم في إيصال صوت مظلومية البقيع إلى المحافل الدولية.

وأفادسجادلاكاني، أحد الأعضاء النشطين في المنظمة، بأن الوثائق والمستندات المتعلقة بهدم البقيع قد أُرسلت إلى الأمم المتحدة والهيئات الحقوقية. كما أعلن عن خطة مستقبلية لإنشاء روضة زيارة رمزية قرب وادي السلام في النجف لتوفير فرصة للتواصل الروحي للزائرين.

وأرجع حجة الإسلام السيد حيدر حسن آل نجم الملة سبب تدمير البقيع إلى النوايا الخبيثة لمحمد بن عبد الوهاب، مؤكدًا أن جراح هذه المأساة ستظل قائمة حتى إعادة بناء الروضات. كما أشار السيد صادق علي أحد الرواديد إلى أنّ الهدم ناتج عن حقد تاريخي على أهل البيت ليني وأشاد بدور المنظمة في تدويل هذه القضية.

وناشد حجةُ الإسلام أسلم رضوي مناصري العدالة في العالم عدم السكوت عن تدمير البقيع، داعيًا كل شخص إلى العمل حسب طاقته.

واختُتم المؤتمر بالتشديد على ضرورة إحياء قبور اهل البيت ﴿ وَتعزيز ثقافة عاشوراء، والحفاظ على التراث الديني والمعنوي، مع تأكيد المشاركين على دعم هذه المسيرة والاستمرار في تعزيزها.

# ■ تشييع كبير للعلامة السيد محمد علي بحر العلوم في النجف



الاجتهاد- جرت في محافظة النجف الاشرف، الاثنين الاول من ربيع الاول الاشرف، الاثنين الاول من ربيع الاول جثمان الامين العام لمؤسسة بحر العلوم الخيرية حجة الاسلام والمسلمين العلامة السيد محمد علي بحر العلوم على بمن العلوم في النجف الاشرف وفضلائها وطلبتها، في النجف الاشرف وفضلائها وطلبتها، الى جانب حشد من الاساتذة الجامعيين، والمسؤولين، وشخصيات اجتماعية ومواطنين، واسرة الفقيد.

التشييع المهيب لجثمان الفقيد الكبير انطلق من مسجد الشيخ الطوسي باتجاه العتبة العلوية المقدسة، حيث اقيمت صلاة الميت ومراسم الزيارة، قبل مواراته الثرى في مقبرة ال بحر العلوم بمسجد الشيخ الطوسي.

وكان جثمان العلامة السيد محمد علي بحر العلوم قد جرى تشييعه مساء الاحد عند ضريح الامام الحسين واخيه العباس بمدينة كربلاء المقدسة، وتقدم المتولي الشرعي للعتبة العباسية المقدسة، وسماحة الشيخ الكربلائي المتولي الشرعي للعتبة الحسينية المقدسة، وشارك فيه عدد غفير من المواطنين والمحبين وطلبة العلوم الدينية وذوي الفقيد الكبير.



#### سيماء الصالحين



مفخرة الإسلام

يقول الأستاذ الشهيد مطهّري ﴿ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ا

«قبل عدّة سنوات دُعيت إلى الجمعيّة الدينيّة لجامعة شيراز، فوقف لتعريفي أحد الأساتذة هناك - وكان قبلاً طالب علم ولعلَّه كان تلَّميذي- وفي آخر حديثه قال هذه الجملة: «إذا كان هذا الزيُّ مفخرَّة للآخرين فإنّ فلاناً ... مفخرة زيّ الروحانيّة». شعرت أنّني أحترق. وعندما قمت لأتكلُّم قلت: «يا فلان ما هذا الكلام الذي خرج من فمك؟! أصلاً هل تفهم ماذا تقول؟ أنا ليس لى ۗ إلَّا افتخار واحد هو هذه العمامة والعباءة. من أنا حتّى أكون مفخرة العمامة والعباءة؟ ما هذه التعارفات الفارغة التي تتعارفون بها مع بعضكم؟ يجب أن يقال أبو ذرّ مفخّرة الإسلام. الإسلام يفتخر بتربية أبناء له يحسب لهم حساباً؛ لأنّ لهم ُ دوراً مهمّاً في الثقافة البشريّة. الدنيا لا تستطيع أن لا تكتب اسم الشيخ نصير الدين الطوسىّ على جزء من القمر؛ لأنّ له دخلاً في بعض اكتشافات القمر. من نحن؟ وما هي قيمتنا؟»

#### كلمات للحياة



#### اللسان ترجمان القلب

إنَّ اللِّسان ترجمان القلب، والكاشف عمَّا يختزنه المرءُ في صدره وفؤاده، وهو المعبّر عن هويّة الإنسان وشخصيّته، و"المَرْءُ مَخْبُوْءٌ تَحْتَ لِسَانِهِ"، فعقل المرء وفضلُهُ مستورٌ ومخفىُّ تحت لسانه، إذا تكلُّم وتحرَّك لسانُهُ انكشف وعُرف، ولهذا لا ينبغي له إلا أن يتكلّم بعلمٍ وخير وصلاح وإلا كان اللَّسان سَبُعاً إنَّ أطلقَهُ صاحبُهُ أكلَهُ وافترسه، فعن أمير المؤمنين ﴿ في وصيَّته لابنه محمَّد ابن الحنفيَّة: "مَّا خَلَقَ الله عَزَّ وَجَلَّ شَيْئاً أَحْسَنَ مِنَ الْكَلَامِ وَلَا أَقْبَحَ مِنْهُ، بِالْكَلَامِ الْبِيَضَّتِ الْوُجُوهُ وَبِالْكَلَامِ اسْوَدَّتِ الْوُجُوهُ، وَاعْلَمْ أَنَّ الْكَلَامَ في وَثَاقِكَ مَا لَمْ تَتَكَلَّمْ بِهِ فَإِذَا تَكَلَّمْتَ بِهِ صِرْتَ فِي وَثَاقِهِ فَٱخْزُنْ لِسَانَكَ كَمَا تَخْزُنُ ذَهَبَكَ وَوَرِقَكَ فَإِنَّ اللِّسَانَ كَلْبٌ عَقُورٌ، فَإِنْ أَنْتَ خَلَّيْتَهُ عَقَرَ، وَرُبَّ كَلِمَةٍ سَلَبَثُ نِعْمَةً، مَنْ سَيَّبَ عِذَارَهُ قَادَهُ إِلَى كُلِّ كَرِيهَةٍ وَفَضِيحَةٍ ثُمَّ لَمْ يَخْلُصْ مِنْ دَهْرِهِ إِلَّا عَلَى مَقْتٍ مِنَ اللهِ وَذَمٌّ مِنَ النَّاسِ" وينقَل لنا التأريّخ أنَّ بعض أصحاب رسول الله على كان يضع حصاةً في فمه، فإذا أراد أن يتكلّم بما علم أنَّ لله فيه رضا أخرجها، وإلَّا بقي خازناً لسانه صامتاً، فلسانُ

السوء واللغو والرذيلة جديرٌ به أن يُسجن ويُحبس ويُغلق عليه، وفي هذا يقول أمير المؤمنين ﴿ "مَاْ مِنْ شَيءٍ أَحَقَّ بِطُوْلَ الحَبْسِ مِنَ اللِّسَانِ وَمِنْ أَجْلِ ذَلِكَ حَجَبَ اللهُ اللِّسَانَ بِأَرْبَعَةِ مَصَارِيْعِ لِكَثْرَةٍ ضَرَرهِ، الشُّفَتَانِ مِصْرَاعَانِ، وَالأَسْنَانَ مِصْرَاعَان، وَمَعْ هَذَا انْظُر ۚ إِلَى فِعْلِهِ وَحَدِّر نَفْسَكَ

المصدر: وصايا الأوصياء، ص ۶۷

#### صدر حديثاً



صدر حديثاً عن العتبة الحسينية المقدسة موسوعة أهل البيت للبناء القرآنية وهي أول موسوعة قرآنية تجمع منهج الثقلين (الكتاب والعترة) في بيان علوم القرآن وتفسيره، تضم بين دفتيها أكثر من ٣٥,٠٠٠ حديث نبوي عن النبي وأهل بيته صلوات الله عليهم،

■ محتوياتالموسوعة:

تتألف الموسوعة من ثلاثة حقول معرفية، تغطي مختلف الجوانب القرآنية والعقدية والفقهية، وهي: المجموعة القرآنية | ٢٩ مجلدًا المجموعة العقائدية | ٢٢ مجلدًا المجموعة الفقهية | ٨ مجلدات

المجلد الستون: الدليل والفهارس يحتوى هذا المجلد على: خطة العمل واللجان العاملة

■ فهارس شاملة تسهّل البحث والاستفادة من

المميزات الفنية للموسوعة:

طبعة ملونة وتجليد فني مذهب يعكس فخامة

المحتوىالعلّمي. تمييز الآيات القرآنية باللون الأحمر، بينما كُتبت الأحاديث باللون الأسود، لسهولة القراءة والتصفح. ترقيم موحّد للأحاديث من أول جزء إلى آخره، لتسهيل البحث والمقارنة بين الأجزاء.

كل حديث يحمل عنوانًا جامعًا، يربط بين عنوان الكتاب والنص القرآني والنص الروائي، مما يسهل

# الندوةالعلمية

# دورالعلومالتجريبية

فيعمليةالاستنباط

الآفاق- بحسب تقرير العلاقات العامة لمؤسسة دانشوران البحثية، عُقدت ندوة علمية بعنوان «اعتبار أبحاث العلوم التجريبية في الفقه» بحضور الأستاذ الشيخ حميد درايتى فى المدرسة العليا للفقاهة لآل محمد البالله وذلك يوم الخميس ۱۸ شوال المكرم ۱۴۴۶ هـ. وفيما يلى نص هذه الجلسة يُعرض أمام

# ■ علاقة العلوم التجريبية بالعلوم

الموضوع الذي يُناقَش في هذه الجلسة هو دور العلوم التجريبية في عملية الاستنباط. أول نقطة يجب الانتباه إليها في بداية البحث هي أن إطلاق عنوآن العلوم التجريبية على العلوم الإنسانية محل خلاف بين الآراء؛ فالبعض يعتبر العلوم الإنسانية جزءاً من العلوم التجريبية، فيما لا يعتقد آخرون بذلك. شخصياً أرى أن العلوم التجريبية تختلف عن العلوم الإنسانية؛ ولكن يمكن، بنظرة أكثر شمولية، إدراج العلوم الإنسانية أيضاً تحت مظلة العلوم التجريبية. كذلك يمكن إدخال علوم غير تجريبية كالإحصاء والرياضيات في هذا النقاش، فلا ينحصر موضوع البحث في العلوم التجريبية فقط. حالیاً سنرکز نقاشنا علی غیر العلوم الإنسانية، وإذا دعت الحاجة

سننتقل إلى مجالات أخرى. ■ دور العلوم التجريبية في فهم الدين بشكل عام

النقطة الثانية هي أنه يُثار أحياناً سؤال حول دور العلوم التجريبية فى فهم الدين بشكل عام أو مصّادره؟ في هذا المجال هناك آراء متعددة؛ فبعضهم يرى أن التفسير العلمى للقرآن والاستفادة من النتائج التجريبية يمكن أن يساعد في الفهم الأفضل للآيات القرآنية؛ فآيات كانت تُفسر سابقاً ببساطة، باتت اليوم، بمساعدة العلوم التجريبية، تُفهم بشكل أعمق، مثل الآية: «ثُمَّ اسْتَوَٰىٰ إِلَىٰ السَّمَّاءِ وَهِيَ دُخَانٌ» (فصلت/١١) التي كانت تُفَسَّر في السابق بأنها تعنى الدخان، أما اليوم وبفضل الاكتشافات العلمية تُفسَّر بأنها تعنى الغِاز. أو الآية: «أُوَلُّمْ يَرَ الذِينَ كَفَرُوا انَّ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ كَانَتَا رَتْقًا فَفَتَقْنَاهُمَا وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاءِ كُلِّ شَيْءٍ حَيِّ» (الأنبياء/٣٠)؛ حيث يُشار إلى ظاهرة الانفجار العظيم (Big Bang). كذلك الآيات التي تشير إلى الذرة وما هو اصغر منها، أصبحت تحمل معان أعمق بفضل الاكتشافات العلمية المحديثة. في القرآن الكريم، هناك مواضيع كتلقيح السحب، والنباتات، وغيرها من المسائل العلمية التي يمكن بالعلوم التجريبية فهم نقاط جديدة

الموضوع بدقة أكّبر. ■ دور العـلوم التجريبـية فـــي آلاستنباط الفقٰهي

وعميقة فيها. ومع ذلك، فإن محور

بحثنا في هذه الجلسة يقتصر على

الاستنباط الفقهي لنتمكن من تناول

محور بحثنا الرئيسي هو دور العلوم التجريبية في الاستنباط الفقهي. كمقدمة يجب تحديد نقاط تماس المعرفة التجريبية مع الاستنباط الفقهى، وفحص ما إذا كانت هذه النقاط موضع اعتبار أم

■ العلوم التجريبية وتحديد مصادر النصوص الدينية

أول مسألة تُطرح هي: هل يمكن للعلوم التجريبية مساعدتنا في تحديد مصادر النصوص الدينية؟ بعض فروع المعرفة التجريبية قد تساهم في إحراز أصالة الوثائق.

على سبيل المثال، بالنسبة للقرآن الكريم، يمكن بالأضافة إلى التواتر، استخدام الأساليب العلمية لتحديد عمر المخطوطات القرآنية. هذه الأساليب قد تُستخدم كأداة للتحقق من أصالة الوثائق، وإن كان مدى اعتبارها نفسه محل نقاش.

فيما يخص النصوص المكتوبة، يمكن للمعرفة التجريبية أن تلعب دوراً في تحديد أصالة الوثيقة، وهو دور مهم جداً. ومن أهم القضايا الحساسة لدينا هي تحديد أصالة الوثيقة؛ أما في ما يُتعلق بالروايات الشفهية، فما زّالت الحلول العلمية في هذا المجال بدائية، وقد تظهر في المستقبل طرق للتحقق من

#### ■ تفعيل الإحصاء والرياضيات في تفسير الألفاظ الدينية

بعد مرحلة أصالة الوثيقة، يُطرح موضوع الاستظهار (استخراج المعنى). المعرفة التجريبية يمكن ان تساعد فِي هذا المجال من وجهتين: كأدآة، وكمنبع للنتائج

أدوات مثل الحاسوب والذكاء الاصطناعي يمكن ان تساعد الباحثين في البحث عن القرائن. كذلك، إذا عممنا المعرفة التجريبية إلى مجالات كالإحصاء والرياضيات، يمكن تقديم نماذج للاستظهار قائمة على البيانات الإحصائية. مثلاً، إذا استنبط ألف فقيه عبر التاريخ معنى معيناً من حديث وقلائل استنبطوا معنى آخر، يمكن الاستفادة من هذه البيانات لتقوية الظهور النوعى

الأدوات العلمية ■ دور والإحصائية في تحليل الأدلة

الفقهية من حيث الكمّ والكثرة فى المواضيع المعتمدة على الكمّ والكَثرة، يجب أن توجد أدوات وطرق لقياس وجمع البيانات حتى يمكن فحص الادعاءات المستندة إلى الإجماع، الشهرة، السيرة، والتواتر بدقة. في الماضي كان البحث مقتصراً على مصادرً محدودة، أما اليوم ومع تطور الأدوات العلمية والإحصائية، يمكن دراسة البيانات وتحليلها على نطاق

# ■ دور العلوم التجريبية في

مجال المفهوم نقطة التماس التالية في مجال المفاهيم. بعض القضايا الفقهية مثل الموت، الجنون، والمرض كان لها تعريفات عرفية بسيطة، لكن المعرفة التجريبية قدّمت تعريفات أُدق وأنواعاً متعددة لها؛ فمثلاً في الفقه لدينا موضوع "الجنون' الجنون هو موضوع واحد، بينما فى الطب النفسي له تعريف محدد، بلّ وأنواع متعدّدة. في الماضي كان للجنون تعريف عرفّي بسيطّ، وكانت الاستنباطات محدودة، أما اليوم فقد أصبح تعريفها أدق وأعمق، وتعددت أنواعها. اليوم إذا ذكرت الجنون تُسأل: أي نوع تقصد تحديداً؟ بينما في السابق كان يشار فقط إلى الجنون الدورى، أما اليوم

فقد عُرفت له انواع متعددة. في الحقيقة، العلم الحديث أعاد تعريف بعض موضوعاتنا الفقهية وحدد أنواعها. فتُسأل: "أي من هذه الأنواع تقصد؟" وهذه نقطة مهمة جداً بين العلوم الحديثة والفقه. هذه نقطة تماس واضحة، فلدينا العديد من الموضوعات التي للعلوم الحديثة تعريفات خاصة لّها؛ مثلاً في الدين جاء: "فَمَن كَانَ مِنِكُم مِرْيضًا أَوْ عَلَى سَفَر فَعِدَّةٌ مِّنْ أَيَّامٍ اخَرَ"، اي من كان منكم مريضا او على سفر فلا يصم وليقضه لاحقاً.

لكن ما هو المرض؟ كان تعريفه سابقاً بسيطاً وعرفياً، واليوم للعلم أنواع من المرض ربما لم نكن نعرفها سابقاً كأمراض، أما اليوم نعرف أنها

أمراض وتحتاج علاجاً. كذلك، المعرفة التجريبية أحياناً تكتشف موضوعات جديدة لم تكن معروفة سابقاً؛ مثل أهمية البيئة ودور الأشجار فيها، وهو أمر كشفه العلم الحديث وأدى إلى أن تُصِبح قاعدة "لا ضرر ولا ضرار" ذات أبعاد أوسع. وأيضاً، المعرفة التجريبية أحياناً تخلق موضوعات لم يكن لها منفعة محللة سابقاً، مثل الدم الذي لم يكن مباح البيع سابقاً، أما اليوم وبفضل تقدم الطب أصبح الدم ذا

منافع محللة ومصدراً مفيداً. في المجمل، يمكن للعلوم التجريبية عبر أدواتها ونتائجها واكتشافاتها أن تلعب دوراً في عملية الاستنباط الفقهي، خاصة في إحراز أصالة الوثيقة، الاستظهار، ومجال المفهوم، وتوجد نقاط تماس ملحوظة بين المجالين.

■ أثر المعرفة التجريبية على تغيير موضوعات الفقه

اليوم اكتشف العلم البشرى العديد من الموضوعات بل خلقهاً، وهذا بدوره ادى إلى تغيّر بعض الأحكام الفقهية تبعاً لتغيّر الموضوعات. فمثلاً في الفقه التقليدي، لم يكن يجوز بيع وشراء عضو مقطوع من الإنسان، أما اليوم ومع تقدم الطب وإمكانية زراعة الأعضاء، أعيد النظر في هذا الموضوع واعتبر بيع وشرآء الأعضاء بغرض الزراعة جائزاً. وفى كثير من الحالات لم يقتصر دور المعرفة التجريبية على تعريف خصائص جديدة للموضوعات السابقة، بل طرحت موضوعات جديدة مثل التعديل الوراثى، التغيير الجينى، التلقيح الصناعي، الرحم المستأجر والاستنساخ، وهي موضوعات لم

هذه التحولات أدتش إلى نتائج مهمة. مثلاً بعض الموضوعات التي لم يكن لها اى منفعة سابقاً اصبحت ذات منفعة فغُيّر حكمها الفقهى؛ فالدم كان يُعتبر بلا منفعة ولا يجوز بيعه، أما اليوم مع إمكان نقل الدم وإنقاذ الأرواح، اصبح بيعه جائزا. أيضاً بعض الموضوعات الجديدة جعلت الفقه التقليدي يفتقر إلى حكم محدد لها، بل وتغيرت بعض المعادلات الفقهية التقليدية، مثل قضايا الرحم المستأجر وتحديد النسب والإرث التي خلقت تحديات جديدة للفقه.

هناك من يعتقِد أن المعرفة التجريبية يمكنها أن تعرف وتكشف موضوعات جديدة، وتوجد اثارا جديدة للموضوعات السابقة، ولذا فِهِي مِؤثرة في الاستنباط الفقهي؛ أحياناً يكون هذا التأثير واضحاً فى تغيير الحكم، وأحياناً يثير جدلاً وتحديات فقهية. كذلك يمكن للمعرفة التجريبية أن تقدم طرقاً موازية للطرق الفقهية التقليدية؛ فمثلاً في إثبات النسب يعتمد الفقه على قاعدة الفراش، بينما المعرفة التجريبية تثبت النسب بتحليل الحمض النووى (DNA). أو فيّ تحديد القبلة وأوقات الصلاة، أصبحت الأدوات العلمية الدقيقة بديلاً عن العلامات التقليدية. هذه أمثلة على نقاط التماس بين المعرفة التجريبية والبحث الفقهى

سواء في الموضوعات ومتعلقات الأحكام أو أحياناً حتى في الحكم

#### ■ التمييز بين التعاريف العرفية والتعاريف التخصصية الحديثة في الأحكام الفقهبة

فيما يخص تعريف المفاهيم، التحدي الأساسي في الفقه التقليدي هو أن كثيراً من المفاهيم عُرّفتُ وفق العرف السائد في زمن صدور الحكم، والتعاريف العلّمية الحديثة لا تُعتبر أساساً للحكم الشرعى إلا إذا تمكنت المعرفة التجريبية من تحديد العرف التاريخي زمن صدور الحكم. وإلا فإن الفقه التقليدي لا يقبل التعريفات العلمية الحديثة.ً

مثال ذلك، مفهوم "المريض" أو "المجنون" في الفقه يُحدد حسب الفهم العرفي لأهل ذلك الزمان، لَّا وفقاً للتعاريفُ العلمية الحديثة.

وفي النهاية يجب التفريق بين آلحالاتِ التي يمكن للمعرفة التُجريبية أن يكون لها دور في تعريف الموضوع وتحديد الحكم، والحالات التي يعتمد فيها الفقه فقط على العرف والفهم العام. كما يجب الانتباه إلى أن المصالح والمفاسد التى ينظر إليها الفقه تشمل المادية والمعنوية والروحية، سنما المعرفة التجريبية تهتم غالباً بالمصالح والمفاسد المادية والنفسية. ولهذا، فإن تماس العلوم التجريبية مع الفقه يقتصر على الحالات التي لم يصدر فيها الشارع المقدس حكماً خاصاً أو طرأت موضوعات جديدة تحتاج إلى

مراجعة فقهية. ومع ذلك، ففي بعض الحالات ياخذ الفقه براي المختصين والأدوات العلمية، مثل تشخيص المرض للترخيص في الفطر في الصيام حيث يُعتبر رَأَى الطبيبُ والأدوات المخبرية معتبراً. هذه الفروق والفواصل يجب تحليلها بدقة لمعرفة متى تكون التعاريف والأدوات العلمية معتبرة ومتى لا

#### تكون كذلك. ■ أهمية المصالح المعنوية في تحديد نطاق العلاقة بين العلوم التجريبية والفقه

وفى النهاية يجب الانتباه إلى أن المصآلح والمفاسد التى يراعيها الفقه تشمل المادية والمعنوية والروحية، أما المعرفة التجريبية فتركز غالبا على المادية والنفسية. لذا فإن تماس العلوم التجريبية مع الفقه يقتصر على الحالات التي لم يصدر فيها الشارع المقدس حكما خاصاً أو طرأت موضوعات جديدة تحتاج إلى اجتهاد فقهي جديد. وفى بعض المجالات مثل "منطقة الفرآغ"، إذا لم يصدر الشارع حكما خاصاً، قد توكل التشريعات للإنسان نفسه، ولكن هذه القوانين لا تكتسب بالضرورة طابع الشرعية ولا تترتب عليها آثار الطاعة أو المعصية

يمكن بالخلاصة، التجريبية أن تساعد الفقه في بعض المجالات، لكن في كثير من الحالات، يظل الفقه التقليدي يستند إلى العرف والفهم العام زمن صدور الحكم، ولا يعتمد التعاريف العلمية الحديثة إلا إذا امكن معرفة العرف التاريخي أو أحال الشارع صراحة إلى رأى آلمختصين.

المصدر: موقع: derayati.com

#### شهداء الفضيلة الشهيد حجة الإسلام السيد محمد رضا نجل الإمام الحكيم



أبو أحمد السيد محمد رضا النجل الثانى للإمام السيد محسن الطباطبائي الحكيم تثنن، ولد عام (۱۳۴۶ هـ) في مدّينة النجف الأشرف مركز الحوزة العلمية والمرجعية الدينية وتربى وترعرع فى كنف وتحت رعاية والدهنش حيث دخل الحوزة العلمية فى سن مبكرة وتدرّج فى الدراسة العلمية حتى حضر بحوث الخارج عند والده الإمام الحكيمﷺ وعدد من كبار علماء عصره، في الوقت نفسه كان مشغولاً بتدريس مرحلة السطوح العالية في الفقه والأصول.

■ صفاته ونشاطه: تميّز الشهيد حجة الإسلام والمسلمين السيد محمد رضا الحكيم بداية شبابه بالشجاعة الفائقة وبعد النظر ولذلك اعتمده والده الإمام مرجع الطائفة السيد الحكيم تثأن ليمثّله فى اللقاءات التى كانت تجرى أحياناً مع المسؤولين في الحكومات المتعاقبة التي حُكمت العراق فَّى تلك الفترة وكذلك فيَّ اللقاءات التي كانت تجرى مع الشخصيات المهمة فى داخل العراق وخّارجه وكذلك كان يمثل والده في الكثير من المناسبات العامّة. كما عرف باهتمامه البالغ في رفع المعوّقات التى تواجه الحوزة العلمية وطلاّبها والتّصدّى لحل المشاكل التى تواجه الناس من قبل الحكومات بما يستطّيع فكان ملجئاً

للجميع حتى بعد وفاة والده تثرُّ. تولَّى الشهيد إدارة مدرسة دار الحكمة فى النجف الأشرف التى أنشأها والده الإمام الحكيم تتن وكان له الفضل في خلق الأجواء الروحية والعلمية المتميزة فيها فصارت من المدارس العلمية النموذجية في النجف الأشرف حتى تخرج منها العديد منّ الشخصيات والفضلاء المرموقين.

■ حالته الاجتماعية:

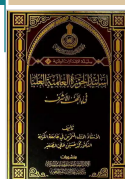
للشهيد السيد محمد رضا الحكيم ثمانية من الأبناء، ٢ من الذكور وع من الأناث، أما

- ١ـ الشهيد السيد أحمد الحكيم
- ٢ـ الدكتور السيد محمد على الحكيم

■ اعتقاله واستشهاده: اعتقل الشهيد السعيد من قبل زمرة البِعث الكافر مرتين: الأولى: مع جمع كبير من أفراد أسرة آل الحكيم عام (١٤٠٣ هـ) وبعد إطلاق سراحه بقى فى بيته محاصراً من قبل أزلام صدام الكافّر لمدة أربعة سنوات.

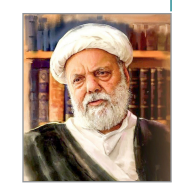
وأماً اعتقاله الثانى: فكان بعد الانتفاضة الشعبانية المباركة عآم (١۴١١ هـ) بعد أن أعلن تأییده لها ومشارکته فیها، وذلك بحضوره فى الصحن الحيدرى الشريف مع من حضرٍ منّ العلماء والمراجع، وبعد إثنى عشر عاماً تبيّن استشهاده على يد أزلام الطاغية بعد

#### تعريف بكتاب



للتعرف على اساطين الحوزة العلمية، وجهابذة الفكر الإسلامي صدر عن مركز كربلاء للدراسات والبحوث كتابُ (اساتيذ الحوزة العلمية العليا في النجف الأشرف) ويقع الكتاب في (٣٨٣ صفحة)، لمؤلفه الأستاذ الأول المتمرس الدكتور محمد حسين علي الصغير وهو سجل حافل وتأريخ زاخر للعلماء والأساتيذ والأساطين في الحوزة العلمية في النجف الأشرف، بما قدموه من كنوز يمتد معينها الى ينابيع العلم الألهي المتمثلة برسول اللهﷺ، والأئمة الأطهار للمُك اذ أن (العلماء ورثة الأنبياء)

وقد سطر المؤلف لمحات من حياة كوكبة من الأعلام الذين بقيت أثارهم واضحة وعلومهم لائحة وظلت أسمائهم وصورهم لامعة ساطعة في سماء الحوزة العلمية فأصبحوا مصداقاً لقول أمير المؤمنين ﷺ (.... والعلماء باقون ما بقي الدهر)، وهو يمثل رؤية ميدانية عن شخصيات وحياة هؤلاء العلماء بصورة مكثفة، والكتاب متوفر في منافذ البيع الخاصة بالعتبة الحسينية



هو كاتب شيعى من القرن الرابع عشر والخامس عشر الهجري، صاحب مؤلفات متعددة فى مجالات الحديث، والتاريخ، والجغرافيا، واللغويات، والفهرسة. تلقّى تعليمه في الحوزات العلمية في قوچان، ومشهد، وطهران، والنجف الأشرف. نشر مجموعة من مسانيد أهل البيت، ومن مؤلفاته أيضاً «ثقافة خراسان» و«ثقافة سيستان». وقام برحلات علمية عديدة إلى

■ سيرته العلمية ودراسته

وُلد عزيز الله العطاردي سنة ١٣۴٧هـ فى قرية بيكلر التابعة لمدينة قوجان فى محافظة خراسان. بدأ تعليمه الابتدائى فى مسقط رأسه، وأتمّ في سن الرابعة عشرةً دراسة جامع المقدمات هناك. ثم التحق بحوزة قوجان العلمية. وفي سنة ١٣۶٧هـ توجّه إلى مشهد وأقام في مدرسة «بالاسر». أدّى شغفه بكتاب شرح نهج البلاغة (لابن أبى الحديد) وبحار الأنوار إلى دفعه للبحث في نهج البلاغة والحديث.

في سنة ١٣٧١هـ انتقل إلى طهران. وأقام سنة في مدرسة عبد العظيم في مدينة الري، ثم انتقل إلى مدرسة الشيخ عبد الحسين. من سنة ١٣٧۴هـ حتى ١٣٨٠هـ، وبتوصية على أكبر الغفارى، بدأ تحقيق النصوص والتعاون مع الناشرين والباحثين. وخلال هذه الفترة كان يتردد على مدينة قم ويستفيد من علمائها. فى سنة ١٣٨٣هـ توجّه إلى النجف الأشرف، لكنه عاد إلى إيران بعد عام واحد بسبب الحرارة وضعف صحته. حصل على إجازات علمية من علماء كبار أمثال آقا بزرك الطهرانى، والسيد محمد هادى الميلانى، والسيد أبو القاسم الخوئي، والسيد محسن الحكيم وغيرهم.

السيد محسن الحكيم، السيد أبو القاسم الخوئى، السيد محمد هادى الميلانى، آقا بزرك الطهرانى، لعلامة عبد الحسين الأمينى، الميرزا خليل الكمراوى، الشيخ محمد إبراهيم المدني البخاري الحنفي، الأديب النيشابوري ■ الرحلات العلمية

زار عزيز الله العطاردي العديد من المكتبات فى إيران وخارجها ليكمل أبحاثه. بدأت أولى رحلاته سنة ١٣٨۴هـ إلى مكة والمدينة

وأقام هناك فترة طويلة. ثم قام برحلات بحثية إلى الهند، باكستان، أفغانستان، اليمن، مصر، سوريا، لبنان، بريطانيا، إيطاليا، هولندا، فرنسا، بلجيكا، ألمانيا، تركيا، روسيا، أوزبكستان، طاجيكستان وتركمانستان، وجمع معلومات واسعة خلال هذه الرحلات. كان يمول رحلاته بنفسه، وكان يقيم غالباً في المدارس والمراكز الإسلامية.

تضم مؤلفات العطاردي أكثر من خمسين عنواناً، في أكثر من مئة مجلد. تنوعت أعماله بين التأليف، والترجمة، والتحقيق، وكتب فى مجالات التاريخ، الجغرافيا، الحديث، اللغة، والفهرسة. وركز اهتمامه بشكل خاص على خراسان في موضوعي التاريخ والجغرافيا، وعلى مسانيد أئمة الشيعة في الحديث.

قام بتدوین مسند أهل البیت البیالی والمسند فى الاصطلاح هو كتاب حديثى تُنقل فيه الرُّوايات عن راوِ واحد. ومع مرور الزمن، أصبح يُطلق على كل كتاب يحتوى على روايات أحد الأئمة المعصومين لِبَـِّكُ أو راوی معین. جمیع أعماله كانت ثمرة جهوده الفردية؛ إذ كان يقوم بنفسه بالبحث، والكتابة،

توفى عزيز الله العطاردي في ۵ رمضان ۱۴۳۵هـ فی طهران عن عمر ناهز ۸۶ عاماً. شُيّع جثمانه في طهران ومشهد، ودُفن في الحرم الرضوى الشريف. ونعى وفاته السيد علي الخامنئي قائد الجمهورية الإسلامية الإيرانية، وكثير من الشخصيات، منهم مكارم الشيرازي وهاشمي رفسنجاني.

# ■ مذكرة

# أهمية المناهج والأساليب في البحوث العلمية سماحة السيد احمد المددي

بسم اللهِ الرحمن الرحيم إن مسألة الأسلوب ليست جديدة، بحيث نستعرضها الآن، وجميع العلماء الذين هم من الطراز الأول، إلى الذين هم موجودون في وقتنا الحالي، لهم أسلوب خاص بهم. وفي الحقيقة لا يمكن لأى شخص أن يتناول البحث العلمي بدون أن يكون له أسلوبه الخاصّ به. والذي يدار الحديث حوله هو ما إذا كان هذا الأسلوب قد كتب من قبل أحد الأشخاص، وعن وعى وعلم تمَّت كتابته أم لا. وأحياناً نجردًّ الأسلوب، وبإمكاننا أن نقول: إنّ العالم الفلانى فى بحث الأسلوب لا يتناسب نمط بحثة مع البحوث الأخرى في المناقشة. فمثلاً: عوضاً عن علم الفقة يدلي برأيه بقاعدةٍ ما، وفي مكان آخر يستُعرض رواية، لذا نقولَّ: إن هُذين الأسلوبين لا ينسجمان مع بعضهما. إذا العلماء الأعلام لهم اهتمامهم ببحث الأسلوب في كلُّ فنَّ من الفنون، شِاؤوا أم أبوا. ويكون الاختلاف أيضاً في

نفُس هذا الأسلوب. لقد بيَّنا الأسلوب في أربع مراحل، وقد جعلنا ذلك في تحليل الهدم

والبناء، ووضعنا له اسم التحليل؛ لأن مجموعة من الأمور الفكرية هي عبارة عن الجسدية والاجتماعية والنفسية و.... ولها معنى أوسع من الحركة الفكرية وأمثالها.

المرحلة الأخرى هي مرحلة النقد والاختيار. وفي هذه المراحِل، بغضّ النظر عن أن تكّون مبتكرة أم لا، المهم أن تكون اختيارية؛ لأنه من الممكن أن بعض الناس يمتلك أحياناً جزءاً من الابتكار في مجال العلوم البشرية أو التكنولوجيًّا أو المعرفة، حيث إنها حالة إلهام، وتحصل عن غير شعور.

وقد كان هدفنا هو جعل هذا الابتكار يتمّ بصورةٍ من الوعي، ونخرجه من حالة اللاوعى. وكما يطّلق عليه اليوم «توارد الخواَّطر». وكما يقال له في اللغة العربية: «الإبداع الذاتي»، أو الإلهام الداخلي. وندخله في نطاق العُقَلُ الواعي.

الأشياء المهمة الأخرى للتحليل هي الإحاطة التامة بأفكار القدماء؛ كي يمكن تحليلها. وكما يقول الشاعر: «انظر إلى ليلى بعينى المجنون». فيجب أن يضع الإنسان نفسه مكان



الشيخ الطوسي، أو الشيخ المفيد، أو العلامة الحلّي أو الآخرين، بحيث يقول بكلِّ ثقة: إذا كان العلامة الحلى موجوداً يقول نفس الكلام. وبما أرثَّ مبانيه كانت هكذا أُو أن العلامة في مواضيع أخرى حيث لم يقل شيئاً، أوّ أننا لم نقرأه، بإمكاننا أن نفهم بناءً على القاعدة أن رأيه هكذا كان؛ لأن العلاّمة له هذا الأسلوب، وطبق هذا الأسلوب قد وصل إلى هذه النتيجة.

هذه المراحل الثلاث إنما هي مراحل تحضيرية، ونطلق عليها جميعاً مرحلة الهدم، بحيث إن مبانى وكلمات العلماء الماضين تمحى وتنقل من مكانها؛ لأن كل إنسان يسعى في الزمان الذي يعيش فيه أن يطُّلع على ما قدَّمهُ الماضون، ويزيد وينقص فيه. وفي

مرحلة من المراحل يسعى بعض علمائنا في مجالات مختلفة أن يطّلعوا على كل مّا كتب في الأزمنة السابقة، وفى الوقت ذاته إمّاً يطّلعون عليها أو يقومون بمطالعتها، والتمكّن من تحليلها وانتقادها. وبعد ذلك يستخرجون من مجموع ما تم مبان جدیدة، بحیث يكون لها إطار معين، ويوضّحون معالم هذا الفكر، والأطر المحيطة به، وحالات رفضه وقبوله.

والمرحلة اللاحقة، والتي تعدّ أهمّ من المراحل السابقة، هي مرحلة البناء، والتى لها أهمّية كبيرة.

مثلاً: ما قدّمه الشيخ الطوسى من فنِّ فِي كتابه الفقهي المأثور (النَّهاية) هو أنه أعطى البحوث هذا الانسجام، بحيث لو أردنا الآن أن نقدّم فقهاً مأثوراً من الجائز أنّ بإمكاننا أن نغيّر مكان بعض فتاواه، أما البحوث الفقهية الروائية التي استعرضها والمتن الفقهي الذي استخلصه من متون الروايات فقد كانت نوعاً من الابتكار. ومع ما تقدّم فإن المهم هو أنه بالإمكان البناء بعد مرحلة الهدم.

وطبق هذه المراحل بالإمكان تصنيف الأشخاص. فمثلاً: يحصل صاحب الجواهر في توضيح آراء القدماء على ٣٠٪، وفي التّحليل على ٣٠٪، وفي النقد

والذي أقوله هو: لو أردنا أن نبتكر، بل لِو فكرنًا في تأسيس فقه جديد، يجب أن يكون للمؤسِّس القدرة الكاملة على

الإلمام بكلمات السابقين، كالنبوة الخاتمة التي كانت على اطّلاع كامل على جميع مّا جاء به الأنبياء السّابقونٍ، وفهم كامل لها، وأيضاً بإمكانه أن يبحث العلاقات العلمية والاجتماعية والسياسية والفنية والثقافية، وله القدرة كذلك على تحليل الأطر التي قد بيّنتها المواضيع المبحوثة تحليلاً

ودراسة الأطر هذه لها موضوعها الخاصّ بها، بحيث إذا أردنا أن نغيّر المحتوى، ونبتكر شيئا جديدا، فبإمكاننا أن نضعه بنفس الإطار السابق، أو يجب تغيير الأطر وطريقة عرض البحوث. ومع ذلك يعتقد البعض، وأنا أيضاً كذلك كنتُ أتبنَّى مدّة من الزمن نفس الاعتقاد، أن بإمكاننا تغيير المضمون، ولكن مع الاحتفاظ بالأطر. ويعتقد البعض الآخر بأن المضمون والقالب لهما تأثّر وتأثير مباشر، ولا يمكن أن يحتفظ بأحدهما ويغيَّر الآخر، كالشعر الحديث، حيث توصّلوا فيه إلى هذه النتيجة، وهي أن مضمونه لا ينسجم مع الشعر التقليدي.

لَّذا فإن التأسيسُّ إنْ كان في الأصول أو في الرجال ودراية الحديث أو... يجب أن يكون بهذا الشكل، وهو أن نكون على دراية تامّة بأفكار السابقين، ويجب أن نتمكن من تحليلها، ومن ثمّ هدمها، وبعد ذلك نقوم ببناء جديد

المصدر:التبليغ.كوم

## ∠ ملاحظة

# الفن الملتزم: نموذج لربط الجمال، الإيمان والإنسانية

■ الفن كعبادة

واحدة من أهم ميزات

فرشجيان الفنية هي رؤيته

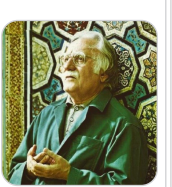
للفن كعبادة. كان يؤكد باستمرار

أن الرسم بالنسبة له نوع من

التضرع لله. عندما يمسك القلم،

# مقالة حول الأستاذ محمود فرشجيان وفنه الملتزم في خدمة الدين، الروحانية والدبلوماسية الثقافية

■ رئيس التحرير لمجلة الآفاق



الفن في الثقافة الإيرانية-الإسلامية كان دائمًا تجسيدًا للحقيقة، الروحانية والسعى نحو الكمال. ومن بين الفنانين المعاصرين، يلمع اسم محمود الفن؛ فنان استطاع دمج التقاليد والابتكار ليمنح فن المنمنمات الإيراني وجهًا جديدًا، متجاوزًا الحدود الجغرافية. بالنسبة له، كان الرسم ليس مجرد حرفة أو ترفيه، بل عبادة؛ إذ ابدع اعماله في خدمة الدين، القيم الإسلامية وحب أهل البيت البيك في الواقع، كان فنه لغة بصرية لمدرسة التشيع؛ لغة

الجمهور العالمي. محمود فرشّجيان، الفنان الكبير في فن المنمنمات المعاصرة، هو أحد ألمع الشخصيات في الفن الإيراني-الإسلامي، حيث استطاع دمج التقاليد والابتكار ليصل بفن المنمنِمات إلى مكانة جديدة، محولا إياه إلى لغة عالمية لثقافة الشيعة. لم يكن يرى الرسم مجرد فن بصري، بل نوعًا من العبادة؛ عبادة تتّحول فيها الألوان والخطوط إلى وسيلة للتضرع لله. من هنا، كانت أعماله مليئة بالروحانية

لا تحتاج إلى ترجمة لتؤثر في

والطابع القدسي. الميزة الأساسية لفن فرشجيان هي التزامه بالدين والقيم الروحية. لوحات مثل عصر عاشورا، ضامن آهو[الغزال]، اليوم الخامس من الخلق ورعاية الأيتام من قبل الإمام على تنقل حبًا نابضًا

لأهل البيت البيت الحتياره لمواضيع عاشورائية ومضامين قرآنية، جعل من فن المنمنمات وسيلة للتعبير عن الإيمان ومظلومية أهل البيت البيالية الم وهي وسيلة استطاعت التأثير في قلوب الملايين حتى خارج

# ■ الفن في خدمة الأماكن

الحدود الجغرافية.

الأماكن المقدسة أيضًا، حيث صمم أضرحة ومواقع دينية مستوحاة من الرموز الإسلامية والشيعية. لم تكن هذه الأعمال مجرد جمال بصري، بل كانت تجسيدًا لبصيرته وحبه للإمام المعصوم. كان يرى الفن أمانة إلهية يجب تقديمها للناس والدين، ولذلك أهدى العديد

من روائعه للمتاحف والأضرحة

جانب اخر من فنه هو

الدبلوماسية الثقافية: فقد

عرضت أعماله في متاحف

ومعارض عالمية مرموقة، حيث

نالت إعجابًا واسعًا. ومن دون

الحاجة إلى خطابات سياسية،

قدّم للعالم رسالة الإنسانية،

العدالة والروحانية عبر لغته

البصرية، مؤكدًا أن الفن يمكن

كرّس فرشجيان فنه لخدمة

المنمنمات على أيدي أساتذة بارزین. ثم سافر إلی اوروبا حيث زار المتاحف الكبرى، ما وسّع آفاقه وعرّفه على التقاليد البصرية الغربية. هذا المزج بين الإرث العالم والجذور الإسلامية-الإيرانية مكّنه من تطوير أسلوب فريد.

بعد عودته إلى إيران، بدا

نشاطاته التعليمية والإدارية

في مجال الفن، إلا أن أعماله كانت السبب الرئيسي في

وصوله إلى القمة، مثل لوحات

عصر عاشورا، اليوم الخامس

من الخلق، ضامن آهو [الغزال]

ورعاية الأيتام من قبل الإمام

علىﷺ،التي أصبحت خالدة في

ذاكَّرة الفن الإيراني والوجدانّ

الجمعي للشيعة وحتى لدى

الجمهور غير الإيراني.

أن يكون سفيرًا قويًا لثقافة

ۇلد محمود فرشجيان فى

أصفهان، مركز الفن والعمارة

الإيرانية. منذ طفولته كان

إيران ومدرسة التشيع.

■ حياة ومسيرة فنية

كان يرى نفسه في حضرة مفتونًا بنقوش السجاد وزخارف المساجد، مما زرع فيه حب اللون والخط. التحق في شبابه بمعهد الفنون الجميلة حيث تعلم تصميم الزخارف وفن والطابع القدسي

ُ هذه النظرة الروحانية جعلت من الرسم في يديه يتجاوز كونه فنًا بصريًا ليصبح عبادة تصويرية تؤثر في روح المبدع والمتلقى على حدَّ سواء. ولهذا لسبب، يجد المشاهد نفسه أمام لوحاته في حالة روحانية يصعب التعبير عنها بالكلمات، فلا يمكن وصفها إلا بالدموع أو

■ ميزات الفن الملتزم في

الفن الملتزم هو الفن الذي لا

يقتصر على الجمال الظاهري،

بل يحمل رسالة أخلاقية،

هذه الميزات بوضوح في اعمال

١.الارتباط بالمواضيع الدينية

أبرز مثال على ذلك لوحة

روحية واجتماعية. وتتجل

اعمال فرشجيان

فرشجیان:

والعاشورائية



إلى تصوير دماء أو عنف. ٢. تجسيد حب أهل البيت المناكبة لوحات مثل ضامن اهو [الغزال] ورعاية الأيتام من قبل الإمام علي تعكس كيف يمكن للإيمان والإخلاص أن يكونا

التزم فرشجيان بقواعد المنمنمات الإيرانية من حيث الخطوط المنحنية، التكوينات الدائرية والألوان الناعمة، لكنه اضاف إليها الديناميكية، العمق والتقنيات الحديثة، مما أنتج أعمالًا أصيلة ومعاصرة في الوقت ذاته.

حتى منٍ لا يعرف الثقافة فرشجيان. اعمال

لدى الجميع.

أحد الأبعاد المهمة لفن فرشجیان هو دوره فی تعزیز الدبلوماسية الثقافية. عرضت اعماله في متاحف عالمية مهمة، ما أكسبها إعجاب الفنانين والنقاد الدوليين. أثبت

مصدر إلهام فني. ٣.دمج التقاليدّ والابتكار

۴.لغة عالمية

الإيرانية أو الشيعية يستطيع استخدامه للألوان، حركة الخطوط والأجواء الأسطورية يثير مشاعر إنسانية مشتركة

■ الدبلــوماسـيةالفــنـيـة

فنه ان إيران ليست فقط بلدًا

ذا تاريخ عريق، بل تمتلك في العصر الُحديث فنانين يوفُّقونَ بين الجذور التقليدية واللغات الحديثة.

■ فن بلا ضجيج، فن خالد من السمات الأخرى لفرشجيان بعده عن الصخب الإعلامي. عاش حياته بهدوء، مكرّسًا وقته للإبداع والتعليم، مع إهداء العديد من أعماله للمتاحف والمواقع المقدسة

ليبقى إرثه للأجيال القادمة. ■ الخاتمة

محمود فرشجيان مثال بارز للفنان الملتزم فى العصر الحديث. دمج بين الإبداع الفني والرسالة الدينية، وحوّل فن المنمنمات إلى لغة عالمية. اثبت أن الفن يمكن أن يكون جسرًا بين الثقافات، وسفيرًا للإيمان، العدالة والإنسانية. إذا كان الفن مرأة لروح الأمم، فإن أعمال فرشجیان هی مراة تعکس روح إيران ومدرسة التشيع، مقدمة رسالة حب وإيمان وإنسانية إلى العالم.



تولى الإمام الحسن العسكري الإمام الحسن العسكري الإمام الحسن العسكري الإمام الحسن العسكري الله المام المام الحسن العسكري الله المام ا مهام الإمامة بعد أبيه لمدة ست سنوات، بعد أن صحب أباه الإمام الهادى الله ما يقارب الثلاث والعشرين سنة، وقد مارس الإمام مسؤولياته الكبرى في أحرج الظروف وأصعب الأيام على أهل البيت المَثِك، لا سيما بعد أن أدرك حكام بنى العباس عدم استقرار حكمهم على يدى المهدىﷺ من ولد على والحسين المناها. وبطبيعة الحال، كان الإمام ضمن دائرة المراقبة الدائمة والرصد المحكم، وأحصت عليه كل تحركاته لتشل نشاطه العلمى والسياسى والاجتماعي، وهذا يفضى إلى عدم تمكنه من نشر كل العلوم الحقيقية المفاضة على البشرية.

#### ■ ملامح عصر الإمام الحسن العسكرى ﴿ العلمى والثقافى:

انتشرت الثقافة الإسلامية في عصر الإمام العسكرى الله بصورة مثيرة للإعجاب، بسبب حركة الترجمة من اللغات اليونانية والفارسية والهندية إلى العربية. وقد تمركزت هذه الحركة فى بلاط السامانيين والغزنويين والبويهيين والحمدانيين في الشرق، وفى بلاد الطولونيين والأخشيديين والفاطميين في مصر، وفي بلاد الأمويين في الأندلس. ومما ساهم فى نشر الثقافة، كثرة العلماء ورجال العلم والأدب، وحث الإسلام على طلب العلم والترغيب في مجالس العلم ومجالسة العلماء. ولكن لا يخفى على ذى حجى خطورة هذه الحركة الغزيرة في الترجمة، والازدياد فى تبادل الثقافات بسبب تسلل ودس الكثير من الأفكار والنظريات المسمومة، التى تخالف العلوم الحقيقية والنافعة، التي تحتاجها

وبما أن القدرة على التمييز بينها لا تتأتى لأى فرد، يتجلى دور الإمام ﷺ ليواجه الشبهات ويرد على كل المغالطات، حفاظاً على سلامة الأمة من الثقافة المنحرفة والفاسدة. ومما زاد في عبء المسؤولية، ظهور الكثير من الفرق الفكرية والثقافية لأغراض دنيوية بلباس ديني. أمام كل هذه التحديات الكثيرة التي تواجه الإمام على يضاف إليها مسؤولية هى بمثابة أم القضايا كلها، ألا وهي تربية الأمة على ثقافة الغيبة وتعويد شيعتهم على التواصل بواسطة الوكلاء والنواب، وكل ذلك يجرى في ظروف سرية وحساسة. وقد لخص لنا الإمام ملامح عصره بهذه الجملة "قد وضع بنو أمية وبنو العباس سيوفهم علينا لعلتين: إحداهما: أنهم كانوا يعلمون أن ليس لهم في الخلافة حق فيخافون من ادعائنا إياها وتستقر في مركزها، وثانيتهما: أنهم قد وقفوا من الأخبار المتواترة على أن زوال ملك الجبابرة الظلمة على يد القائم منا. وكانوا لا يشكون أنهم من الجبابرة والظلمة، فسعوا في قتل أهل بيت رسول اللهﷺ وإبادة نسله طمعاً منهم في الوصول إلى منع تولد

يُعَدّ معهد بحوث المرأة والأسرة

مؤسسة علمية-بحثية تابعة للحوزات

الإمام العسكري ليبيخ والحياة العلمية في عصره

■ الشيخ تامر محمد حمزة

🕂 الأبحاث و المقالات المنشورة لا تعبر عن رأى «الآفاق» بالضرورة، بل تعبر عن رأى أصحابها



القائم أو قتله، فأبى الله أن يكشف أمره لواحد منهم، إلا أن يتم نوره ولو كره المشركون".

بالإمكان تحديد ثلاث مهام للإمام العسكرى الله بما يتلاءم مع الظروف العلمية المحيطة به: أولاً: الردعلى الشبهات.

ثالثاً: الدفاع عن الرسالة والدعوة إلى الحق.

ثانياً: مواجهة الفرق المنحرفة.

■ الرد على الشبهات: برز في عصره أحد الفلاسفة يقال له الكندى، وقد قام بأكبر محاولة تخريبية للقرآن الكريم من خلال جمع جملة من الآيات المتشابهة التي يبدو للناظر فيها أنها تنطوى على نوع من التناقض، وكان ينوى نشرها من دون أن يلتفت أحد إلى خطورة هذه المحاولة، وهنا تصدى الإمام لإجهاضها وهى فى مهدها، حيث دخل أحد تلامذة الكندي على الإمام، فقال له الإمام عليه: أما فيكم رجل رشيد يردع أستاذكم الكندى عما أخذ فيه من تشغاله بالقرآن؟ فقال التلميذ: نحن تلامذته، كيف يجوز منا الاعتراض

محمد الله: أتؤدى إليه ما ألقيه إليك؟ قال: نعم. قال الإمام على فصر إليه وتلطف فى مؤانسته ومعونته على ما هو بسبيله، فإذا وقعت الأنسة في ذلك، فقل: قد حضرتنى مسألة أسألك عنها: فإنه يستدعى ذلك منك، فقل له: إن أتاك هذا المتكلم بهذا القرآن، هل يجوز أن يكون مراده بما تكلم منه، غير المعانى التى قد ظننتها أنك ذهبت إليها؟ فإنه سيقول لك: إنه من الجائز، لأنه رجل يفهم إذا سمع، فإذا أوجب ذلك فقل له: فما يدريك لعله أراد غير الذي ذهبت أنت إليه، فيكون واضعاً لغير معانيه. ثم إن الرجل صار إلى الكندى. وبعد الأنسة، ألقى عليه المسألة، فقال الكندى: أعد علىّ؟ فتفكر في نفسه ورأى ذلك محتملاً في اللغة وسائغاً في النظر. فقال الكندى؛ أقسمت عليك إلا أخبرتنى من أين لك؟ وبعد أخذ ورد، قال له: أمرنى

به أبو محمد العسكرى الله أبو محمد العسكري الله أبو

جئت به، ما كان ليخرج مثل هذا إلا

من ذلك البيت ثم دعا بالنار وأحرق ما

عليه في هذا أو في غيره؟ فقال أبو

لقد تصدى الإمام ﷺ كآبائه لكل الفرق

■ مواجهة الفرق المنحرفة:

المنحرفة. ومن جملة تلك الثنوية والصوفية. ومن جملة مواقفه، ما رواه الشيخ الكلينى عن إسحاق قال: أخبرنى محمد بن الربيع الشائى: قال: ناظرت رجلاً من الثنوية بالأهواز، ثم قدمت سر من رأى وقد علق بقلبي شيء مما قاله، فإني لجالس على باب أحمد بن الخصيب، إذ أقبل أبو محمدﷺ من دار العامة يوم المركب، فنظر إلىّ وأشار بسبَّابته: أحد أحد، فرد، فسقطت مغشياً علىّ.

■ الدعوة إلى دين الحق:

لا يخفى ما كان يتمتع به الإمام ﷺ كآبائه الله من الحرص على دين الناس وحسن استقامتهم وإخراجهم من الظلمات إلى النور. وفي حياته النماذج الكثيرة، منها ما عن إدريس بن زياد الكفر توثائى، قال: كنت أقول فيهم قولاً عظيماً، فخرجت إلى العسكر للقاء أبى محمديي فقدمت وعلي أثر السفر ووعثاؤه، فألقيت نفسى على دكان حمام فذهب بى النوم، فما انتبهت إلا بمقرعة أبى محمدﷺ قد

قرعنی بها حتی استیقظت، فعرفته، فقمت قائماً أقبل قدمه وفخذه وهو راكب، فكان أول ما تلقانى به أنه قال: یا إدریس، بل عباد مکرمون لا يسبقونه بالقول وهم بأمره يعملون، فقلت: حسبی یا مولای، وإنما جئت أسألك عن هذا، قال: فتركني ومضى. ■ الدفاع عن حريم الرسالة ومعتقدات المسلمين:

أشد الثقافات خطراً هي التي تحمل

بذور الفساد للعقيدة ولأصول الدين،

ومواجهتها من أصعب الأعمال، إذ

إعادة الثقة إلى العقيدة بالأصول بعد

تزلزلها ليس أمراً سهلاً، إذ يحتاج من

البراهين ما يوازى قوة الشبهات أو

أكثر لإعادة الطمأنينة إلى النفس. وقد

واجه أبو محمد العسكرى الله الكثير

منها، ولكن أخطرها هذه القضية. بعد

أن أصاب سر من رأى قحط شديد،

أمر الخليفة العباسى المعتمد بخروج

الناس للاستسقاء، فخرجوا ثلاثة

أيام فلم يسقوا، فخرج الجاثليق في

اليوم الرابع إلى الصحراء، وخرج

معه النصارى والرهبان، وكان فيهم

راهب كلما مديده إلى السماء ورفعها

هطلت بالمطر. ثم خرجوا في اليوم

الثانى وفعلوا كفعلهم الأول وسقوا

سقياً شديداً حتى استعفوا، فعجب

الناس من ذلك وداخلهم الشك وصفا

بعضهم إلى دين النصرانية فشق ذلك

على الخليفة، فأنفذ صالح بن وصيف

سجان الإمام العسكرى الله أن أخرج

الإمام من السجن وآتينى به. فلما

حضر أبو محمد الله قال له: أدرك أمة

محمد فيما لحق من هذه النازلة،

فقال أبو محمد: ادعهم يخرجون

غداً اليوم الثالث. قال: قد استعفى

الناس من المطر واستكفوا، فما فايدة

خروجهم؟ قال: لأزيل الشك عن

الناس وما وقعوا فيه من هذه الورطة

التى أفسدوا فيها عقولاً ضعيفة.

فأمر الخليفة الجاثليق والرهبان أن

يخرجوا في اليوم الثالث، فخرجوا

کعادتهم، وخرج معهم نصاری کثر،

وقد خرج لهم أبو محمد الحسن للله

ومعه خل کثیر، فوقف النصاری علی

جارى عادتهم يستسقون إلا ذلك

الراهب مد يديه إلى السماء، ورفعت

النصارى والرهبان أيديهم على

جارى عادتهم، فغيمت السماء في

الوقت ونزل المطر، فأمر أبو محمد

الحسن الله القبض على يد الراهب

وأخذ ما فيها، فإذا بين أصابعها عظم

آدمى، فأخذه أبو محمد الحسن ولفه

فى خرقة وقال: استسق فانكشف

السحاب وانقشع الغيم وطلعت

الشمس، فعجب الناس من ذلك، وقال

الخليفة: ما هذا يا أبا محمد؟ فقال:

عظم نبى من أنبياء الله عزَّ وجلَّ ظفر

به هؤلاء من بعض فنون الأنبياء، وما

كشف عن عظم نبى تحت السماء إلا

هطلت بالمطر، فرجع أبو محمدﷺ إلى

داره بسر من رأى وقد أزال عن الناس

المصدر: بقية الله

هذه الشبهة.

■ الشاعر عبَّاس فتونى

• السنة الثالثة

•الإثنين ١ ربيع الأول ١٤٤٧ هـ.ق

Ofogh-e Hawzah Weekly

• رئيس التحرير: على رضا مكتب دار بمساعدة الهيئة التحريرية • هاتف: ۳۸ ۲۵۰۰۵ ۲۸ ۹۸+ • فاکس: ۳۲۹۰۱۵۲۳ ۲۵ ۹۸+

• مسئول الطبع: مصطفی اویسی • طباعة: صمیم ۹۸ ۲۱ ۴۴۵ ۳۳۷۲ + ۹۸

شعر وقصيدة

• العنوان: قم، شارع جمهوري إسلامي، زقاق ٢، رقم ١٥

• الموقع: www.ofoghhawzah.ir • البريد الالكترونى: info@ofoghhawzah.ir

• تصمیم: مرتضی حیدري آهنگري

## قصيدةشعرية بحق الامام الرضايين

أَللهُ أَكبَرُ كَبِّروا، هَذا الرِّضا عَلَمُ الهُدَى، مِن نُورِهِ ضاءَ الفَضا لاحَتْ لنا البَرَكاتُ مِن جَنَباتِهِ عَكَسَتْ مَلامِحُهُ مُحَيًّا المُرتَضَى الكُّونُ شَرَّعَ بِابِّهُ لِقُدُومِهِ والبَرقُ في يَوْمِ الولادةِ أوْمَضا مِيلادُهُ لِلعالَمِينَ مَسَرَّةٌ فَى ظِلُّهِ يَحْيَوْنَ عُمْرًا أَبْيَضا أَنْشَدتُهُ شَمسَ الشُّموسِ كَجَدِّهِ لا أبتَغي مِن مَدحِهِ إلاَّ الرِّضا مَلَأَ المَشارِقَ والمَغارِبَ فَضْلُهُ مَلَكَ القلوبَ مَحَبَّةً، ما أبغَضا عاشَ الحَياةَ مُجاهِدًا ومُشَيِّدًا دِينَ الهُدَى، ثُمَّ الضَّلالةَ قَوَّضا لَمْ يَرضَ عَهدًا بِالخَديعةِ مُفْعَمًا وولايةُ المأمون عنها أعْرَضا يَكْفيهِ فَخْرًا أَنَّه مِن عِتْرةٍ بِوَلائِهِمْ رَبُّ البَريَّةِ قد قَضَى بَلَغُوا العُلَى بكَمالِهِمْ وعُلُومِهِم سادُوا الوَرَى بالجُودِ، وَاللَّهُ ارْتَضَى نَفْسِي فِداءً لِلغَريبِ بِمَشْهَدٍ أَسْعَى إِليهِ وَلَوْ علَى جَمْرِ الغَضا مَوْلايَ أَنْجَعُ بَلْسَمٍ لِمَواجِعي باللَّهِ كيفَ أخافُ مِنْ أَنْ أمرَضا؟ والَيْتُهُ أَسْعَى لِرُؤْيةِ طَيْفِهِ والإشتياقُ يَحُثُّني أَنْ أَركُضا سِبْطُ النَّبِيِّ سَما وقُبَّتُهُ عَلَتْ ويَظلُّ يَعلو ذِكرُهُ، لن يُخفَضا أهوَى زيارتَهُ وأدعو خاشِعًا والعَينُ تأبَّى عِنْدَهُ أَنْ تَعْمُضا الحُجَّةُ المَهديُّ طالَ غِيابُهُ آنَ الأَوانُ بسَيفِهِ أَنْ يَنهَضا لِمَ لا يَثُورُ يُقِرُّ عَيْنًا لِلرِّضا؟ فالسِّجْنُ أَنْهَكَ جِسْمَهُ حَتَّى قَضَى رَبَّاهُ طَيِّبْ خاطِرى بخُروجِهِ إنِّي لَأَخْشَى قَبْلَهُ أَنْ أَقْبَضا ضَمَّخْتُ شِعْرِي بالوَلاءِ لَعلَّني أحظَى غَدًا بشَفاعةٍ لَنْ تُدحَضا أَهْدى الصَّلاةَ إِلَى النَّبِيِّ وآلِهِ ما قَبَّلَ الزُّوَّارُ أعتابَ الرِّضا



#### من خيبة المعدل إلى بداية جديدة

إذا لم يكن معدلك كما حلمت، فتذكر أن ما -حدث ليس نهاية الطريق، بل محطة من محطات حياتك. خـذ وقتـك لتتنفس بعمـق وتستوعب النتيجـة، فلا تجعـل رقمـاً يختـزل كل تعبك وسهرك وجهدك. الحياة قـد تعيـد رسم مسارك نحـو طـرق أفضـل وأوسع ممـا توقعت، والنجـاح لا يقتصـر على مهنـة أو شهادة بعينها، فلكل إنسان طريقه المميـز. ابتعـد عـن مقارنة نفسـك بالآخريـن أو الوقوع فى فخ جلد الذات، وبدلاً من ذلك استثمر التجربـة لتنهـض أقـوى. ابحـث عـن الدعم في أسـرتك ومن حولك، واسـمح لنفسـك بالشـعور بالألم لكن لا تجعل الحـزن يوقفك. اجعـل هدفك التعلم والنمو، لا مجـرد الوصـول إلى معـدل معيـن، وتذكـر أن الفـرص لا تنتهـي مـا دمت مستعدًا للسعي. ما تراه الآن خيبةً قد يكون بدايـة لأجمـل قصـول حياتـك.

■ تعريف بالمراكز والمؤسسات الدينية الشيعية

# معهد بحوث المرأة والأسرة

العلمية، أُنشِئ بهدف بيانٍ المعارف الإسلامية في مجال المرأة والأسرة وإبراز تميّزها عن النظم المنافسة. يقوم المعهد على نظرة شاملة للتعاليم الدينية الوصفية والقيمية والمعيارية، بما يتيح الدفاع العقلاني عن الأنظمة الحقوقية والأخلاقية والعقدية في

ونظراً للطبيعة البينية لدراسات الأسرة، فإنها تتطلب الاستفادة المتوازية من علوم العقيدة، الفقه، الأخلاق، علم الاجتماع، التربية، علم النفس والقانون. إن إهمال هذه الشمولية والتركيز على بُعد واحد يفاقم مشكلات السياسات والتشريعات. لذلك يؤكد المعهد

تتمثل مهام المعهد فى: إعداد باحثين وخبراء متمكنين وواعين بمتطلبات العصر، إنشاء تيار بحثى متميز قائم على الأسس الإسلامية، توسيع البحوث النظرية والاستراتيجية، التأثير في الخطاب العلمى والاجتماعي، توجيه الدراسات عبر بنك معلومات وشبكات بحثية، إيجاد لغة مشتركة بين المؤسسات

الدينية والعلمية، وربط الأسس

على مقاربة شاملة وحديثة ذات

رؤية إسلامية فى تحليل الظواهر

الاجتماعية وتنظيمها.

بدأ المركز عمله عام ١٩٩٨م تحت اسم «مکتب دراسات وبحوث المرأة». وفي عام ٢٠١٢م تحول إلى «مركز بحوث المرأة والأسرة»، ثم رُقّی عام ۲۰۲۰م إلى «معهد بحوث المرأة والأسرة» بقرار من مجلس منح التراخيص والاعتمادات العلمية.

الخاصة بالمُرأة والأسرة.

النظرية بالتطبيق العملى، إضافة إلى

الإسهام فى السياسات والتشريعات

ويُعتبر أول مؤسسة بحثية رسمية حوزوية متخصصة فى قضايا المرأة