

آية الله عليرضا أعرافي: النائيني ﷺ كان نموذجا للفقيه الشامل الذي يزاوج بين المعرفة والموقف الاجتماعي والسياسي في إطار المبادئ الدينيّة والأخلاقيّة ١

نصّ خطاب الإمام الخامنئي في لقاء القائمين على المؤتمر الدولي لإحياء ذكرى الميرزا النائيني ذكرى الميرزا النائيني

الإمام الخامنئي في لقاء مع القائمين على المؤتمر الدولي لإحياء ذكرى الميرزا النائيني ولا المؤتمر الدولي لإحياء ذكرى الميرزا النائيني ولا المؤتمر الدولي للحيث العريقة التجديد والفكر السياسي التجديد والفكر السياسي هي من السمات البارزة للميرزا النائيني المفحة الأخيرة المنائيني المفحة الأخيرة المؤتمرة ا

■ آية الله العظمى السبحاني مطهاهات في المؤتمر الدولي لإحياء ذكرى الميرزا النائيني: إنّ المرحوم الميرزا النائيني هو رمز العقلانية المجاهدة والفقيه السياسي في زمن الأزمات



الآفاق نقلاً عن وكالة الحوزة: أكد المرجع سماحة آية الله جعفر السبحاني دام طله في كلمته خلال المؤتمر التكريمي الكبير للميرزا النائيني من الذي أقيم في مدرسة الإمام الكاظم الله في ٣٠ أكتوبر ٢٠٢٥، المكانة العلمية والأخلاقية لهذا العالم البارز واستعرض التاريخ الممتد لألف سنة من حوزة النجف، قائلا إنّ دور الميرزا النائيني في استمرار الجهاد العلمي والثقافي للحوزات العلمية كان بالغ الأهمية. وأشاد سماحته بعظمة شخصية الميرزا النائيني قائلاً: إنّ المرحوم الميرزا النائيني هو رمز العقلانية المجاهدة والفقيه السياسي في زمن الأزمات. والعودة إلى فكره تعني ولذلك فإنّ تكريم أمثال هؤلاء العظماء ليس مجرد وفاء، بل هو أيضًا إحياء لهوية المجتمع الإسلامي والحوزات العلمية.

وأضاف سماحته: يمكن دراسة حياة الميرزا النائيني في مراحل عدّة: مولده وطفولته في نائين، حياته العلمية وهجرته إلى سامراء والنجف، آثاره ومؤلفاته، تهجّده وعبادته، اهتمامه بالسياسة والشؤون الاجتماعية، وتجديداته الفقهية والأصولية، ومجموع إنجازاته التي تحتاج إلى كتابٍ مستقلً للبحث فيها.

وختم آية الله السبحاني بالقول: إنّ حياة الميرزا النائيني مثالٌ على ارتباط العلم بالتقوى والمسؤولية الاجتماعية، وإنّ دراسة آثاره وسيرته تُلهم الطلّاب والأساتذة والباحثين الشباب، وتُضيء طريق الحوزات العلمية في مواصلة نهج المجاهدين العلميين والأخلاقيين أمثال النائيني.

■ النائينـــي ﷺ كــان نموذجــا للفـــقيه الشامل الذي يزاوج بين المعرفة والموقف الاجتماعي والسياسي في إطار المبادئ الدينيّة والأخلاقيّة



الآفاق نقلاً عن وكالة إيرنا: تحدّث مدير الحوزات العلميّة في إيران، آية الله عليرضا أعرافي، يوم الخميس في المؤتمر الدولي للميرزا النائيني عَثْر الذي أقيم في مدرسة الإمام الكاظم إلى في قم، في ٣٣ أكتوبر ٢٠٢٥ عن الجوانب الفكريّة والسياسيّة والعلميّة لشخصيّة النائيني، مبيّئا حساسيّته الكبيرة تجاه تحوّلات عصره ودوره البارز في مواجهة الاستعمار البريطاني والدفاع عن استقلال المجتمع الإسلامي.

وأشار إلى أنّ الميرزا النائيني تثمُّ، في ظلّ انهيار الدولة العثمانيّة واضطرابات العالم الإسلامي، قدّم تحليلات دقيقة للأوضاع وتمكّن من اتخاذ مواقف علميّة وفقهيّة وسياسيّة واجتماعيّة متوازنة.

وأوضح أنّ آثاره العلميّة وتقريراته لا تعبّر فقط عن تمكّنه في الفقه والأصول، بل تكشف أيضًا عن فكره السياسي العميق. مؤكدا أنّه استطاع الموازنة بين التعاليم الدينيّة ومتطلّبات الواقع، فكان له دورٌ كبير في توجيه الأمّة. كما أشار إلى علاقاته العلميّة بأساتذة كبار مثل الآخوند الخراساني على وآقا ضياء على والتي أسهمت في توسيع مئته الدينيّة على الماريّة على الماريّة ال

مُعراساتيسُ والت صياعِسُ، والتي المهست في توسيع رؤيته الدينيّة والسياسيّة، ومكّنته من تربية تلامذة مؤثّرين في مستقبل الحوزات العلمية والمجتمع. وبيّن أعرافي أنّ النائيني سُّلُ جمع بين العلم والعمل، وكان نموذحًا للفقيه الشامل الذي يزاوج بين المعرفة والموقف

وبين اعرافي أن النائيني يَثَرُ جمع بين العلم والعمل، وكان نموذجًا للفقيه الشامل الذي يزاوج بين المعرفة والموقف الاجتماعي والسياسي، محافظًا في الوقت ذاته على المبادئ الدينيّة والأخلاقيّة.

■ كان العلامة النائيني ﷺ يتمتّع بعلاقةٍ عميقةٍ ودائمةٍ مع قبور أهل البيت ﷺ



الآفاق نقلاً عن وكالة إيرنا: تحدّث أمين المجلس الأعلى للحوزات العلميّة، آية الله مهدي شبزندهدار، في كلمته خلال المؤتمر الدولي للميرزا النائيني الذي أقيم في قم في ٢٣ أكتوبر ٢٠٢٥ عن الجوانب العرفانيّة والروحيّة في شخصيّة الميرزا النائيني، مشيرًا إلى أنّ هذا العالم الجليل كان يتمتّع بعلاقةٍ عميقةٍ ودائمةٍ مع قبور أهل البيت هيه وكان في مسيرته العلميّة والعمليّة يستنير بتوجيهات الأكابر ويستمدّمنهم العون.

يستيربوجيها على ويستمد لتهم العول. وأوضح أنّ كثيرًا من تلامذته والفضلاء كانوا يرجعون إلى الميرزا النائيني في المسائل الفقهيّة المهمّة وتشخيص المواقف الضروريّة، فكان يقدّم لهم أجوبةً دقيقةً وواعيةً تعبّر عن بصيرته الثاقبة وفهمه العميق.

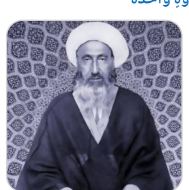
كما تطرّق إلى ضرورة امتلاك طلبة العلوم الدينيّة لقوة الاجتهاد، مؤكّدًا أنّ الميرزا النائيني كان يرى أنّ الطالب لا بدّ أن يمتلك منذ شبابه الاستعداد الكافي والتهيّؤ العلميّ اللازم للوصول إلى مقام الاجتهاد. وأضاف أمين المجلس الأعلى للحوزات أنّ النائيني،

وأضاف أمين المجلس الأعلى للحوزات أنّ النائيني، بناءً على هذه المعايير، ربّى تلامذةً فقهاء واعين قادرين على معالجة القضايا الفقهيّة المعاصرة والمساهمة في هداية المجتمع الدينيّ.

وختم شبزندهدار كلمته بالقول إنّ هذا المنهج الذي تبنّاه النائيني في الاجتهاد وتربية التلامذة يعكس تكامل رؤيته العلميّة والروحيّة والعمليّة، مما جعله قدوةً نادرةً في مسيرة الحوزات العلميّة.

# ■ الشيخ جعفر النائينى

في المؤتمر الدولي لإحياء ذكرى الميرزا التأثيني: شخصية المرحوم الميرزا محمد حسين النائيني تشل تمتاز بأبعاد واسعة يصعب الإحاطة بها في ندوة واحدة



شفقنا: أشار حفيد آية الله العظمى النائيني تشن، حجة الإسلام والمسلمين جعفر النائيني، إلى مخصية المرحوم الميرزا محمد حسين النائيني تشن تمتاز بأبعاد علمية، فقهية، أخلاقية واجتماعية واسعة يصعب الإحاطة بها في ندوة واحدة. جاء ذلك في كلمته خلال افتتاح المؤتمر الدولي للميرزا النائيني الذي أقيم في مدرسة الإمام الكاظم في مدينة قم بمدينة قم في ٢٣ أكتوبر ٢٠٢٥، بحضور نخبة من العلماء والمفكرين وأساتذة الحوزات العلمية.

وأعرب عن شكره للقائمين على المؤتمر والمشاركين فيه، مؤكّدًا أنّ هذا الاحتفال في حقيقته تكريمٌ لمقام علميّ وروحيّ رفيع، ولمجاهد كبير من رموز الفكر والمعرفة في العالم الشيعيّ. وأضاف أنّ الحديث عن هذه الشخصيّة الشاملة ليس أمرّا يسيرًا، إذ تمّ إعداد كتابِ خاصٌ يجمع جوانب من سيرته وأفكاره وآثاره، على أن تُنشر لاحقًا مجموعةٌ من المقالات العلميّة المتعلّقة بحياته وآرائه.

وأشار إلى أنّ الإمام المهدي وصف الميرزا النائيني شُ بأنّه من مفاخر التشيّع وبلسمٌ لجراح الأمّة الإسلاميّة، داعيًا أن تبقى الأمّة الإسلاميّة محفوظةٌ بعناية الإمام المنتظر كما أكّد على دور الحوزات العلميّة، خاصّة في قم والنجف، في حفظ تراث العلماء ومواصلة مسيرة العلم والدعوة، لتظلّ مناراتٍ للهداية في العالم الدياد.

# ■ الشيخ هادي القويسيّ في المؤتمر الدولي لإحياء ذكرى الميزا النائينيّ: آثار المحقّق النائينيّ نتَّتُ وتعاليمه كانت ولا تزال منارةً للأمّة الإسلاميّة وسراجًا ينير طريق الحوزات العلميّة

كلمة الإمام زين العابدين

«أنت بحمد الله عالمة غير معلّمة، وفهمة غير مفهّمة.»

عوالم العلوم، ج ١١، ص ٩٥٥

زينب ليبلا

نور العلم في ظلمات المحن

في ذكرى ولادة السيدةً زينب الكبرىﷺ، نقف إجلالاً أمام شخصية علمية فذّة نادراً ما شهد التاريخ مثيلاً لها.

فهذه المرأة العظيمة التي وُلدت في الخامس من جمادى الأولى سنة خمس للهجرة في بيت النبوة والإمامة، لم تكن مجرد ابنة لأمير المؤمنين علي بن أبي طالب وفاطمة الزهراء ، بل كانت وارثة علومهم ومعارفهم. وصفها الإمام السجاد إلى بقوله: "وَأَنْتِ بِحَمْدِ اللَّهِ عَالِمَةُ عَيْرُ مُعَلَّمَةٍ وَفَهِمَةٌ عَيْرُ مُفَهَّمَة"، وهذا الوصف يكشف عن مقام علمي إلهي خاص، حيث كان علمها لدنياً لا يحتاج إلى تلقين أو تعليم بشري. ورت السيدة زينب المحادث كثيرة عن أمها الزهراء ، ورت السيدة زينب اللها المناه المناه المناه الزهراء ، والسيدة زينب المناه المناه الزهراء ،

ومنها خطبة فدك الشهيرة التي نقلها عنها ابن عباس قائلاً: "حدثتني عقيلتنا زينب". وكان لها مجلس علمي حافل تقصده النساء الراغبات في التفقه في الدين، كما

وبلغ مقامها العلمي أن أوصى إليها الإمام الحسين الله يوم عاشوراء، فكانت نائبة خاصة عنه، يرجع إليها الناس في الحلال والحرام حتى برئ الإمام السجاد الله من مرضه. هذه النيابة الخاصة تدل على عمق علمها وفهمها

جمعت السيدة زينب ابين العلم والفصاحة والبلاغة، فكانت في فصاحتها كأنها تنطق عن لسان أبيها أمير المؤمنين ش وفي علمها وتقواها شبيهة به. خطبتاها في الكوفة والشام خير دليل على عمق معارفها وقوة حجتها

إن شخصية زينب العلمية تمثل نموذجاً فريداً للمرأة العالمة المجاهدة التي جمعت بين العلم والعمل، بين المعرفة والشجاعة، لتكون مدرسة متحركة في نشر

رسالة عاشوراء وحفظ الإسلام الأصيل.

ذكر الجاحظ وغيره منِ المؤرخين.

لأسرار الإمامة ومعارفها.

كلمة رئيس التحرير

وكالة الحوزة: صرّح الشيخ هادى القويسىّ، ممثّل العتبة الحسينيّة المقدّسة، خلال المؤتمر التكريمى للميرزا النائيني تَثُنُّ الذي انعقد في مدرسة الإمام الكاظم على بمدينة قم في ٢٣ أكتوبر ٢٠٢۵، بأنّ مدرسة أهل البيت ﴿ قَد تَميَّزت بوجود سلسلةٍ من الفقهاء العظام الذين نذروا حياتهم لحفظ الشريعة ونشر مبادئ الحق والعدالة. ومن بين هذه السلسلة المباركة، برز عالمٌ ربّانيٌّ فذَّ، هو آية الله المحقّق الشيخ محمد حسين النائينىّ تَتُّنُ. وقد بدأ دراساته العليا على يد الفقيه الأصوليّ الكبير أبي القاسم الكلباسيِّ تَثُّنُ، ثمّ ارتحل إلى سامراء والتحق بحلقة المرحوم المجدّد الميرزا الشيرازيّ تَتُكُّ، وبعد ذلك هاجر إلى كربلاء المعلّى ثم النجف الأشرف وحضر مجلس الإفتاءِ للآخوند الخراسانيّ تَثُّنُّ.

وأكد سماحته أن العلامة النائيني تشرط لم يكن باحثًا متميّزًا فحسب، بل كان أمينًا على رسالة الفقه السماوية. فجاء بكتابه الخالد «فوائد الأصول» وهو مدرسة متكاملة في التحقيق والتدقيق، كما خلف تراتًا علميًا زاخرًا بالعشرات من المؤلفات، وربّى ثلّة من التلامذة النابهين الذين أصبحوا من مراجع الكبار في الوقت الراهن. وختم الشيخ القويسيّ كلمته مبيئًا وختم الشيخ القويسيّ كلمته مبيئًا أن آثار المحقّة، النائنة تشرية وتعالمه

وحتم الشيخ الفويسيّ كلمته مبينا أنّ آثار المحقّق النائينيّ سُّن وتعاليمه كانت ولا تزال منارةً للأمّة الإسلاميّة وسراجًا ينير طريق الحوزات العلميّة، وتظلّ مكانته العلميّة ورسالته العمليّة تتربّع على صدارة البحوث والدراسات العلميّة والفقهيّة. السيّد عبد الحميد ناصرﷺ

شهداء الفضيلة

العلّامةُ الشهيد



#### سيماء الصالحين



العارف الكامل آية الله الشاه آبادي عَمُّ:

لقد جمع المعقول والمنقول. وصل في طهران إلى مقام المرجعيّة والفتوى، وأثناء إقامة المرحوم الشيخ عبد الكريم الحائريّ تشُّ في قمّ، هاجر إلى قمّ لسنوات واستفاد الّفضلاء من محضره كمال الاستفادة. كان له فِي العرفان امتيازٌ لا ينافَس فيه، وقد استفاد أستاذنا الكبير آية الله العظمى الإمام الخمينيِّ من محضره في تلك المدّة، وكان يثني عليه عاية الثناء، خصوصاً في العرفان. وقد كآنِ بالإِضافة إلى مقامه العلميّ والعرفانيّ مجاهداً صلباً لا يلين؛ فعندما قرّر رضاً خان تعطيّل المساجد والمحافل الدينيّة تصدّى نَتُنْ له وظلّ يعمل بوظائفه الشرعيّة والتوعية فى إطار المعارضة لرضا خان؛ بحيث اعتصم لمدّةً أحد عشر شهراً في حرم عبد العظيم الحسنيّ تَتُنُّ ا وقد شاركه فى هذّا الاعتصام الميرزا محمّد قَمّى

#### كلمات للحياة



### معنى التوبة عند المحقق الحلي

قال المحقق الحلي تثرُّ في المسلك في أصول الدين (صـ١٢٣): "وأما التوبة: فهى الندم على المعصية، بشرط أن لا يعزم على المعاودة، لا بشرط أن يعزم على ترك المعاودة، والفرق بينهما ظاهر. وربما قيل: إن العزم على ترك المعاودة جزء من التوبة، وربما جعل شرطـ[ـا] فيها، وكلا الأمرين خال

### صدر حديثاً



# بحار الأنوار في علوم القرآن على مذهب أهل البيت للنبي

صدر حديثا موسوعة "بحار الأنوار في علوم القرآن على مذهب أهل البيت المُلا" تأليف حجة الإسلام والمسلمين السيد حسين تقوى دهاقانى، وتقع في ١۴ مجلدا. ومن الأهداف الرئيسية لهذا التأليف تقديم إجابة علمية وموثقة على الشبهات المثارة حول حصة ودور أهل البيت البَيْلُ في علوم

المباحث التى تغطيها هذه الموسوعة القرآنية

المجلد ١ و ٢: المكانة الفريدة لأهل البيت الملك ودور الصحابة في علوم القرآن. المجلد ٣: نزول القرآن وكيفية الوحي. المجلد ۴ و ۵: فضائل القرآن والسور والآيات. المجلد ٤: جمع القرآن وتدوينه. المجلد ۷ و ۸: تفسير القرآن ومنهجية المفسرين. المجلد ٩ و ١٠: تأويل القرآن وأقسامه وقواعده. المجلد ١١: إعجاز القرآن. المجلد ١٢: أحكام القرآن. المجلد ١٣: تصانيف الشيعة في التفسير وعلوم القرآن. المجلد ١٤: ملحق بحثي بعنوان "سفينة الأنوار".

هذا الأثر الفاخر يمكن أن يكون مرجعًا قيّمًا إلى جانب المصادر الأخرى لعلوم القرآن، ويستحق اهتمامَ الباحثين والطلاب والمهتمين بالمعارف الأصيلة للقرآن والعترة للبُّكِّ.

آية الله العظمى أستاذ المحققين وشيخ الفقهاء والأصوليين الميرزا محمد حسين الغروى النائيني تثنُّ (١٢٧٦ هـ ق - ١٣٥٥ هـ ش )

■ ولادته ونشأته:

ولد الشيخ محمَّد حسين بن الشيخ عبد الرحيم النائيني تثنُّ في مدينة نائين - الواقعة في محافظة أصفهان - وإليها نُسب، وكانت ولادته في يوم دحو الأرض ٢٥ من ذى القعدة سنة ١٢٧٦ هـ ق، ونشأ في أسرة علمية دينية معروفة، حيَّث كان والده الشيخ عبد الرحيم من أهل الفضل وكان يُلقُّب بشيخ

ً ■ سفره إلى أصفهان: درس أوّليات العلوم في مدينته

نِائين، ثُمَّ سافر إلى مركز المحافظة اصفهان حوالی سنة ۱۲۹۳هـ ق، لإكمال دراسته، فحضر درس العلامة المحقق آية الله الشيخ محمد حسين تشر نجل أية الله العظمى الشيخ محمّد باقر تثيُّ نجل آية الله العظمى المحقق الكبير الشيخ محمّد تقي الأصفهاني تتمُّن ا صاحب حاشية آلمعالم المسماة بهداية المسترشدين.

ثُمَّ حتّه أستاذه الشيخ محمد حسين على الحضور لدى والده الشيخ محمد باقر الأصفهاني، فحضّر لديه ٍ فقهاً في بحث البيع والخيارات واعجب به اشد الإعجاب وکان یقول عن استاذه هذا «إنه کان من تبحره في الفقه واقتداره على تنقيح قواعد المعاملات والتفريع عليها مع استغراق وقته بالمرجعية الكبرى ما يُتعجب منه»، وكذلك حضر وقت مكثه فى أصفهان بحث الأصول عند آية آلله الميرزا أبى المعالى الكلباسي﴿ ﴿ وبقي مستفيداً هناك قرابة عشر سنوات حتَّى نال مِن تلكِ العلوم قسطاً

وافراً وحظاً عظيماً.

■ سفره إلى العراق: سافر الشيخ النائيني إلى العراق لإكمال دراسته، واستقرَّ في مدينة سامرًاء المقدّسة سنة ١٣٠٣ هـ ق، فحضر درس مرجع الشيعة آية الله العظمى السيد محمد حسن الشيرازىنتُوُ حتَّى وفاته سنة ١٣١٢ هـ ق وکان یعبّر عنه بـ سید اُساتیذنا وب سيدنا الأستاذ الأكبر، كما كان مقرباً منه جداً، وفي هذا الصدد يقول أية الله الشيخ محمد حسين كاشف الغطاء عِشْه: «عرفت الميرزا النائينى فى سامراء، وهو يومئذٍ مطمح الأنظار ومسرح الأفكار وموضّع إشارة الأنامل، وكانت له المنزلة التي يغبط عليها عند المرجع الأعلى السيّد الشيرازي؛ إذ كان يعدّه من ذوى الرأى والمشورة ويُحضره فى المهمات التي يحضرها أهل الحّل والعقد». كما أنه حضر مدة من الزمن لدى العلمين آية الله العظمى السيِّد إسماعيل الصدرتيُّنُ واية الله العظمى المحقق السيِّد محمَّد

الفشاركي الأصفهاني للشُّرُ. ثُمَّ بعد وفاة الميرزا الشيرازي بقي الشيخُ النائيني ملازماً للسيّد إسماعيل الصدر لمدة سنتين ثم سافر معه إلى مدينة كربلاء المُقدّسة في سنة ١٣١٤ هـ قٍ وبقي معه مدة فيهًا، والمظنون قوياً - على ما ينقل حفيده الشيخ جعفر النائيني - انه بقی فی کربلاء مدة سنتین وعليه فيكون قد انتقل إلى مدينة النجف الأشرف في سنة ٣١٦اهـ. ومنذ وروده النجف الأشرف توثّقت العلاقة بينه وبين المحقق الآخوند الشيخ محمد كاظم الخرإساني صاحب الكفاية تتنُّ وصار من اعوانه وكان يحضر مجلسه الخاص ويجيب على بعض الاستفتاءات، ولم يحضر درسه ولم يكن من تلاميذه كما يُذكر على بعض الألسن. يقول آغا بزرك الطهراني ﴿ في الله عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى طبقات أعلام الشيعة: «صارٍ - أي المحقق النائيني – من أعضاءً مجلس الفتيا الذّي كان يُعقد في داره – أى دار الآخوند – مع بعض خواص "أصحابه للمذاكرة في

المسائل المشكلة... ولم يحضر معهد

درسه العام؛ لأنه كان غنيا عنه،

وشأنه أرفع من حضّاره».

سلباً أو إيجاباً، ضرورةً علمية. مبالِغاً حينما قال فيه: «أمَّا هو في الأصول فأمرٌ عظيم، لأنَّه أحاطً بكلِّياته ودقُّقَه تدقيقاً مدهشاً، وأتقنه إتقاناً غريباً، وقد رنّ الفضاء بأقواله ونظرياته العميقة.... حتى عُدّ مجدداً في هذا العلم». ثم لدقة مسلكه وغموض تحقيقاته فلا يحضره إلا ذوو الكفاءة من أهل النظر ولا مجال فيه للناشئة والمتوسطين لقصورهم عن المختصون به هم الذين تُعلُق عليهم

■ تلامذته: قد تشكّلت دورته الأصولية الأولى المحققين ومراجع الدين، نذكر

من هو الميرزا النائينيّ؟

 مكانته العلمية: يتميَّز الشيخ النائيني على أقرانه وعلماء عصره بمكانته العلمية الخاصّة بينهم، فلم تكن حَلَقة درسه كباقي الحَلْقات التي يقتصر دورها على نقل نتاج الماضين إلى المعاصرين، وإنّما كان حلقة علمية مشعّة ما زال شعاعها متوهّجا في الدراسة الحوزوية التخصّصية منذ قرابة القرن وحتّى الآن، ولا تزال آراؤه ونظرياته تتداولها الأوساط العلمية، وتهيمن بقوّة على الفكر الأصولي في مرحلته المعاصرة، بحيث يعد التطرِّق لرأي الشيخ

ولم يكن الشيخ آغا بزرك الطهراني قال: «وكان لبّحثه ميزة خاصة الاستفادة منه، لذلك كان تلامذته

الآمال». بل يكفيك لمعرفة عظمة هذا الفقيه الأصولي أن معاصريه العظيمَين المحقق العراقى تتُنُّ والمحقق الأصفهاني تثنُّ قد اكثرا التطرق إلى آرائه ومناقشتها، حتى أن المحقق العراقي قد علق على فوائد الأصول وهو تقرير بحث المحقق النائيني.

كما أنه عندماً هاجر الميرزا مهدي الأصفهاني تتش إلى مشهد المقدسة عام ۱۳٤٠هـ ق وبدأ بالتدريس، طرح في درسه مباني استاذه الشيخ النَّائيني، وأدّى ذلك إلى حضور بعض أساتذة البحث الخارج في مشهد درس الميرزا الأصفهاني للتعرف على هذه المباني، فاحدث حركة علمية لم تكن موجودة في حوزة مشهد المقدسة.

من سبعة طلاب نعرف منهم: أية الله الشيخ موسى الخونساري – آية الله الشيخ ابو الفضل الخونساري - آية الله السيّد جمال الدين الكلبايكاني - اية الله السيّد محمود الشاهروديّ - آية الله الميرزا مهدي الأصفهاني، ثم توسعت حلقة درسة شيئا فشيئا واكمل دورته الأصولية واعقبها باثنتين، حتى تخرج على يديه الشريفتين الكثير من الفقهاء الذين أصبحوا فيما بعد من أكابر

منهم غیر من مضِی ذکره: آية الله السيّد أبو القاسم الخوئي آية الله الشيخ حسين الحلَّى - آيَّة الله الشيخ محمد على الكاظمي- آية الله السيد محمد الحجة الكوهكمري - آية الله السيّد محسن الحكيم - آيةٌ الله السيد محمد هادي الميلاني -آية الله الميرزا محمد بآقر الزنجآنى – آية الله الشيخ محمد بن الآخوند الخراساني - آية الله السيد حسن البجنوردي – آية الله السيد محمد كاظم الشريعتمدارى - آية الله السيّد محمّد حسين الطبأطبائي صاحب تفسير الميزان – آية الله السيد عبد النائيِنِي في مسألة ما ومعالجته الأعلى السبزواري – آية الله الشيخ صدرا البادكوبي – آية الله الشيخ مجتبى اللنكرانى وعشرات مثلهم

ومئات غيرهم. ■ سجایاه ومآثره:

كان زاهداً عابداً، ورعاً تقياً، نموذجاً للتواضع الجم وكان من الأولياء العارفين ومتحليا بصفات الخاشعين فهو ذو عبادة خالصة وتوجه قدسی عجیب حتی قال آغا بزرك "كان إذاً وقف للصلاة ارتعدت فرائصه وابتلت لحيته من دموع

ومن الطبيعي أن من يكون بهذه النفسية الملائكية فإنه يهتم ويحاول إرشاد أعزته وأحبته إل<sub>ر</sub> هذا السلوك، أعني: سلوك العبادة والتهجد ومناجاة الله عز وجلَّ، وبيان فوائده الدينية والدنيوية. فينقل تلميذه المحقق اية الله السيد محمد هادي الميلاني تَثُنُّ: «إن أستإذي الميرزا النائينى كآن يقول "لا أقول إن صلاة الليلّ من شرائط الاجتهاد ولكنها لا تخلو من دخل في ذلك"» ِ وهو بهِذا يعطِي طلابَ العلم درسا وتنبيها دافعا لوساوس الشيطان الخبيثة والمزينة بزينة ظاهرية حيث إنه قد يضعفهم عن العبادة بحجة أن الاشتغال بالعلم اولى مطلقاً.

■ مرجعیته:

بَرَزِ اسم الشيخ النائيني مرجعاً دينيا في الفتوى والتقليد، بعد وفاة شيخ الشريعة الأصفهاني ﴿ اللَّهُ اللَّ سنة ١٣٣٩هـ ق فرجع إليه الناس فى التقليد. وكان زاهدا في امر المرجعية ولم يكن متكالباً وحريصاً عليها. وهناك وثيقة بخطه الشريف -كما نقل صاحب كتاب قادة الفكر الديني والسياسيِ- ذكر فيها: «أَنهُ مَّا فكّر في أمَّر المرجّعِية ولا اجترا على التصدي إلا بعد ان قطع بوجوبها العيني عليه، ومع ذلك فقد استخار الله عز وجل، فجاءت الآية المباركة {وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ القُرَى التِي بَارَكْنَا فِيهَا قَرِّي ظَاهِرَةَ وَقَدِّرْنَا فِيهَا السَّيْرَ سِيرُوا فِيهَا لَيَالِيَ وَأَيَّامًا آمِنِينَ} (١٨) سورة سبأ».

قال الميرزا النائينى: «فخررت لله

ساجداً من هذه العناية والتشريف الذي ما كان يخطر ببالي أن أكون من القرى الظاهرة، فقد ورد عنهم ليُك أنهم القرى المباركة وأن حملة علمهم هم القرى الظاهرة».

■ مؤلفاته: نذكر منها ما طُبع: -حاشية على العروة الوثقى، رسالة الصلاة في اللباس المشكوك، -وسيلة النجاة، رسالة في الترتب، رسالة في المعانى الحرفية، رسالة في التعبدي والتوصلي، - تنبيه الأمَّة وتنزيه الملة، وهي رسالة في وجوب إقامة النظام الدستوري، الفتاوى وهو ما جُمع من أجوبة الاستفتاءات التي صدرت عنه في ثلاث مجدات تحت إشراف حفّيده الشيخ جعفر النائيني، وقد شرحَ قسم العبادات منه، فأوضح ما يحتاج إلى إيضاح واشار في المسائل الخلافية إلى ما هو مدرك للفتوى والاحتياط، وذلك بمراجعة مبانى المحقق النائيني الفقهية

والأصولية. ■ أما تقريرات بحثه:

-منّية الطالب في شرح المكاسب فی ۳ مجدات بقلّم الشیخ موسی

الخّونساري. -المكاسب والبيع في مجلدين بقلم الشيخ محمد تقى الآملي، وكتب الشيخ الآملي بحث الصلآة

-كتاب الصلاة في مجلدين بقلم الشيخ محمد على الكاظمي. -الصلاة في اللباس المشكوك، بقلم الشيخ موسى الخونسارى.

في الأصول: -رسالة في اجتماع الأمر والنهي، بقلم الشيخ موسى الخونساريّ، طبعت في قم المقدسة منذ وقتّ

-فؤائد الأصول، بقلم الشيخ محمد على الكاظمي.

-أُجود التقريرات، بقلم السيِّد

ومما يجدر ذكره في المقام ان فوائد الأصول دورة ملفقة من الدورة الثانية والدورة الثالثة، فقسم الأصول العملية من الدورة الثانية وقسم مباحث الألفاظ من الدورة الثالثة، بينما أجود التقريرات هو تقريرٌ للدورة الثالثة بكاملها، وعليه فيتحد فوائد الأصول مع أجود التقريرات في مباحث الألفاظ ويفترقان في الأصول العملية ويكون الأحدث منهما هو أجود

■ أقوال العلماء فيه:

قال عنه المحقق الآخوند الخراساني: «..جناب مدار الشريعة، صفوة الفقهاء والمجتهدين ثقة الإسلام والمسلمين العالم العامل اغا ميرزا محمد حسين النائيني

قال تلميذه الشيخ محمد رضا المظفر في بعض مذكراته: «ِكان الشيخ النَّأَئيني في عصره أوثق العلماء عند أهل العلم والورع، ومن الناحية العلمية كان هو الأول الذي لا يخطر باحد مساواته بغيره».

قال عنه العلامة حرز الدين: «..العالم الجليل المدقق، صاحب التنقيب والتحقيق، اصولي فقيه، له الآراء السديدة في علمي الأصول

اعتل الشيخ النائيني نَتُّنُّ في أواخر عمره فكان يعاني من الام المرض مدة حتى توفى عصر يوم السبت السادس والعشرين من جمادى الأوّل ١٣٥٥هـ ق بمدينة بغداد ونُقل إلى النجف الأشرف، وغسّله آية الله الشيخ على الزاهد القمى، ثم شُيِّع جثمانه تشَّييعاً مُهيباً، وصلى عليه المرجع الأعلى آية الله العظمى السيد أبو الحسنِ الأصفهاني تتشُّ ودَفن في مقبرة استاذه المحقق الفشاركيﷺ في الصحن العلوي المطهر حجرة رقم٢١.

وكالة انباء الحوزة العلمية في النجف الاشرف - واحة

وُلِدَ العلّامةُ الشهيد السيّد عبد الحميد ناصر حوالي سنة ١٣١٠ هــش في قريـة رشـک أوجـي التابعـة لمديريـة بهسـود فـى ولايــة ميــدان. وهــو من السادة الأوجيين الكرام، نجلُ حجّـة الإسلام الميـر السـيّد علـى. وبعـد وفـاة والـده، تربّى تحت رعاية جدّه آية الله العظمى السيّد شاه محمد حسين أوجي.

بدأ دراسته الدينيّة في الحوزات العلميّة

ببهسـود، وتلقَّى المراحـل العَّليـا علـى أيـدي كبـار العلماء، منهم: آية الله شاه محمد حسين أوجي، السيّد محمـد سـرور واعـظ، الميـر السـيّد علـي أحمد حجّت، الشيخ عزيـز الله الغزنـوي، والحاج

آخونـد كـوه بيرونـي. ■ نشاطاته العلميّة والدعويّة

قضى العلّامة ناصر سنواتٍ طويلة في التدريس والخطابة وإرشاد الناس وحلّ الخلافات الاجتماعيّة. أسّس مدرسةً وحسينيّة باسم "عرفـان" فـى كابـل، وجعلهـا مركـزاً علميّــاً وثقافيًـاً بارزاً للـطلّاب والعلماء وطلبـة الجامعات. وكان أيضاً شاعراً وكاتباً بارعاً، وله آثارٌ في مجال الاقتصاد الإسلامي.

كان على صلة وثيقة بالإمام الخميني تَشُا، والشهيد الصدر، وغيرهما من علماء النجـف، وكان يُعَدّ من مُمثّلي الإمام الخميني تثنُّ في أفغانسـتان. خلال حكـم داود خـان وما بعده، بذل جهوداً كبيرة في توحيد صفوف الشيعة والسنّة، وأفشـل مؤامرات الأعداء لإثـارة الفتنة. كما واجه الظلم والفساد في عهد النظام الشيوعي، ومنع النـاس مـن اللجـوء إلـى المحاكم المرتشـية.

■ مؤلَّفاته وأساتذته

ضاعت معظم مؤلَّفاته بسبب الإهمال، غير أنّ بعض أشعاره وبحوثه حول الاقتصاد الإسلامي ما زالت محفوظة. ومن أبرز أساتذته: الآيات العظام أوجى، واعظ، وحجّت.

بعـد انـقلاب ۷ ثـور ۱۳۵۷ هـ ش بيد الشـيوعيين في أفغانستان واعتقال كبار العلماء، اعتُقل العلّامة ناصر في شتاء السنة نفسها أثناء مشاركته في تشييع أحـد المؤمنيـن، واستُشـهد في السجن. كما لقى نجله العالم الشهيد السيّد عبد الهادى واصل ناصر المصيرَ نفسه بعد فترة

تعريف بكتاب



کتاب "نسبت علوم اسلامی با علوم انسانی" [العلوم الإسلاميّة وعلاقتها بالعلوم الإنسانيّة] هو خطاب للشهيد آية الله الدكتور بهشتي، ألقاه عام ١٣٥٦هـ.ش (١٩٧٧م) موجَّهاً إلى طلاب مدرسة منتظريَّة الشمس (الحقاني) وبحضور أساتذتها. هذا النصُّ يلفتُ الانتباه من ثلاثة جوانب:

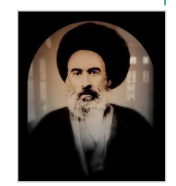
أولاً: من حيث محتوى البحث الذي يتناول توضيح العلاقة والرابطة بين العلوم الإسلاميَّة والعلوم الإنسانيَّة. وكما سترون، فإنَّ الفهم الصحيح لهذه العلاقة يقود إلى بيان أسباب ضرورة إلمام طلاب العلوم الدينيَّة - على وجه الخصوص - والمهتمِّين بدراسة الإسلام - على وجه العموم - بالعلوم الإنسانيَّة الحديثة.

ثانياً: أسلوب العرض الذي يرسم صورةً لطبيعة العلاقة بين أساتذة المدرسة وطلابها؛ علاقةٌ تجمع بين الاحترام المتبادل والوضوح والصدق. ثالثاً: يُعد هذا النص مثيراً للاهتمام أيضاً من الناحية التاريخية؛ لتوفيره معرفةً بالأجواء الثقافيّة والفكريّة السائدة في ذلك الوقت، لا سيما للمهتمّين بتاريخ الفكر الإيراني المعاصر بشكل عام، ولمن يريد التعرف على الحقائق المتعلقة بمدرسة الحقاني بشكل خاص؛ فهذه الحقائق تفنِّد الأساطير والادعاءات الواهية والشائعة في هذا المجال.

ومن الجّدير بالتّنويه أنّه أُضيفت بعض الإيضاحات في الهوامش حيث اقتضى الأمر. نرجو أن يلقى هذا العمل قبولًا واستحسانًا لدى

علـمـاء وأعــلام

آية الله آقا نجفى القوچانىﷺ



وُلد السيد محمد حسن آقا نجفى سنة ١٢٩٥هـ في قرية خسروية التابعة لمدينة قوچان. ومنذ طفولته، كان إلى جانب طلب العلم، يقوم بأعمال مثل غرس الأشجار، والنجارة، وسقى المزروعات. وقد أنهى فى مدةٍ قصيرة الدروس الفارسية والعربية المتداولة ومقدماتها آنذاك في كُتّاب القرية. ■ حياته العلمية

انتقل آقا نجفى في سنّ ١٣ إلى مدينة قوچان، فتعلّم هناك الأدب والسطوح حتى كتاب القوانين. وفي سنّ ١٩ سافر إلى أصفهان، فدرس المنظومة لحاج ملاهادى السبزوارى على يد الآخوند الكاشى، والرسائل عند الشيخ عبد الكريم الكزى، والحكمة عند الميرزا جهانغير خان القشقائي. وفي سنّ ٢٣ توجّه إلى النجف الأشرف، فُحضرٌ دروس الآخوند ملا محمد كاظم الخراسانى وتمكّن في ٣٠ من عمره من نيل درجة الاجتهاد. وفي سنُّ ۴۳ عاد إلى قوچان، فقضى أكثر من ٢٥ـُ سنة من عمره فى مقام الفقاهة والقضاء الشرعى، وتولَّى إدارة الحوزة العلمية هناك.

ومن أبرز أساتذته: الآخوند الخراسانى، الميرزا جهانغير خان القشقائي، الشريعة الأصفهاني، ومحمد باقر الإصطهباناتي.

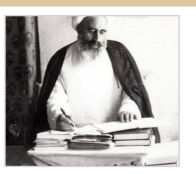
ومن أشهر مؤلفاته: سياحة الشرق وسياحة

الغرب. وله كذلك مؤلفاتٌ أخرى في الفقه،

والأصول، والعرفان، والأخلاق، وأدب الرحلات.

توفى آية الله السيد محمد حسن آقا نجفى ليلة الجمعة، في ٢۶ من شهر ربيع الثاني، عن عمرِ ناهز ۶۸ في مدينة قوچان، ودُفن في حسينيته الخاصة هناك.

# العلامة الأميني الأمين على الغدير



عبد الحسين الأميني ٢٨ ربيع الآخر ١٣٩٠هـ.ق نستذكر هذا العَلَم الَّفذ الذي خدم المسلمين، والمكتبة الإسلامية بأعظم زاد يقدِّمه لهم، موسوعة (الغدير في الكتاب والسنة والأدب) التى عُرف بها فصارت علماً له، ودليلًا على جهاده واجتهاده في سبيل هذا اليوم الإسلامي العظيم (الغدير).

فى الذكرى السنوية لوفاة العلامة الشيخ

بذل العلامة الأميني قصاري جهده من أجل أنْ يجمع ما يتعلق بيوم كمال الدين وإتمام النعمة من أقوال أعلام المفسرين المسلمين الأوائل وغيرهم وما ورد من تفسير تتعلق بآية الغدير، وما في ذلك من بيان لمقام الغدير في الإسلام.

جاهد في تتبع الروايات الشريفة الواردة في يوم الغدير بأسانيدها المتعددة المختلفة عن الرواة الذين وثَّقوا تلك الواقعة، ونقلوا حديث النبى (من كنت مولاه فعلي مولاه)، من خلال مراجعة مئات المؤلفات.

استقصى كتب الأدب ودواوين الشعراء المخطوطة والمطبوعة من القرن الأول الهجري، فجمع عددًا كبيراً من الذين نظَّموا الشّعرَ في يوم الغدير.

وبعد الجهاد الأميني العظيم في الميادين الثلاثة المتقدمة، كانت لوحته التاريخية الخالدة (موسوعة الغدير) شاهدة على أمانته

## •قراءة وتحليل

"نقد السلطة من منظور أخلاقي"

كتاب للباحث الإيرانى عماد أفروغ

صدرت ترجمته إلى العربية حديثاً عن

مركز الحضارة لتنمية الفكر الإسلامى

يندرج هذا الكتاب ضمن سلسة

المؤلفات التي يعكف المركز على

نقلها إلى اللغة العربية، والتي تلقى

الضوء على الفكر السياسي الإسلامي

بأبعاده المختلفة وخصوصآ منها البعد

وهذا الكتاب على الرغم من

موضوعاته المتعددة العناوين إلاّ أنه

يركّز على معالجة مشكلة الأخلاق في

العمل السياسي بميادينه المختلفة.

ولذلك سيلاحظَّ القارئ أن الكتاب

هو مجموعة دراسات نظمها المؤلف

وتصبو إلى غاية واحدة، وهي محاولة

ضبط ممارسة السلطة "بضوابط

أخلاقية ولو بالمعنى العام للأخلاة..

فالحرية والعدالة والنقد وضوابطه، إنما

هي جميعاً موضوعات تهدف إلى تقييد

السلطة، و يمكن القول إنها مفاهيم

■ بين الأخلاق والسياسة والسلطة

تشكل الأخلاق والسياسة ومفهوم

السلطة الإطار العام للأبحاث الواردة

فى هذا الكتاب. غير أن الكاتب

عمّل على ألا تبقى معالجته للمسألة

الأخلاقية مسألة نظرية مجردة، ولذلك

استند إلى تجارب أساسية في تاريخ

الإسلام، منذ البعثة النبوية الشريفة

وصولاً إلى التجربة الإسلامية في

إيران المعاصرة. ووفقاً لهذه المنهجية

الجامعة بين الجانب النظرى والتجارب

التاريخية، برزت العناويّن للوهلة

الأولى وكأنها غير مترابطة. إلا أن واقع

الأمر ليس كذلك؛ فحين نقرأ المباحث

نلحظ ترابطاً منطقياً، حيث إن القضية

الأخلاقية تشكل المحور في جميع

الأبحاث. يمكن أن نستدل على ذلك من

خلال العنوان التي جاءت على الترتيب

الفهرسي التالي: الإسلام والعولمة،

الحقوق الثقافية ودور الدولة، مفهوم

الحرية ونظريات حرية الصحافة،

الأسئلة الأساسية حول العلاقة بين

الأخلاق والسياسة، الديموقراطية

الدينية كفلسفة سياسية ناشئة، مبادئ

التجديد الدينى ونطاقه عند الإمام

الخميني تَتُنُّ، اراء جون راولز عن

العدالة، المجتمع المدني وموقعه في

إيران، النقد في الجمهورية الإسلامية؛

ولا شك فإن ما دفع بالكاتب إلى

خوض هذه التشكيلة الواسعة من

الموضوعات والقضايا، يكمن في

محاولته تسليط الضوء على مفهوم

السلطة وممارساتها الأخلاقية. ومن

المفيد القول إن محاولة كهذه هي ذات

أهمية أساسية في الفلسفة السيأسية،

الجوهر، والضرورة، والأركان.

تؤطّر عمل السلطة بإطار أخلاقي.

# "نقد السلطة من منظور أخلاقي" للباحث الإيراني عماد أفروغ

حيث كانت السلطة وما زالت موضوعاً

للدرس في علوم عدة. ومن هنا تعددت

الفروع العّلمية التى يضاف اليها وصف

السياسي، فيقال مثلاً: علم الاجتماع

السياسي، والفقه السياسي، والفلسفة

السياسية، وعلى هذه يقاس ما سواها

من علوم شُغلُها التنظير للسلطة

والبحثُ عنها. ولعلنا لا نجازف إذا

حكمنا بأنّ مثل هذه المعالجات لا تشي

بمبالغة تنظيرية لا يحتاجها الواقع؛

وذلك أن السلطة هي مكمن المخاطر

وقلما تنجو سلطة منّ سهام النقد الذي

يوجه اليها من هنا وهناك مصيباً كانّ

هذا النقد أم مجانباً للحقيقة أو منطلقاً

■ الديموقراطية الدينية والقضية

نستطيع التصريح بأنّ طرح

الديمقراطية الدينية شكل محورا

أساسياً في هذا الكتاب، ففي مجال

الكلام على هذا الطرح كمصطلح

يجرى تداوله في الساحة الثقافية

في إيران منذ نحو أربعة عقود،

يحاول الكاتب مقاربة الموضوع من

خلال السؤال التالي: كيف يمكن أن

توازن الديموقراطية الدينية بين

الديموقراطية والثيوقراطية كنظامين

للحكم؟ وبالتالي كيف يمكن الجمع

بين حكم الشعّب وحكم الله؟ في

جوابه يرى المؤلف: إنّ لحكم الشعبُ

جانباً سلبياً وجانباً إيجابياً؛ فالجانب

السلبى يدل على امتناع ولاية شخص

أو فئة خاصة على الآخرين، بينما

يشير الجانب الإيجابي إلى إمكانية

ولاية شخص أو فئة على الآخرين عن

طريق صناديق الاقتراع. من الواضح

أن الوجه الإيجابى للديموقراطية لا

يجتمع عقلياً وجوَّهرياً مع حكم الله؛

كامتناع الجمع بين مفهوم العقل القائم

بالله والعقل القائم بذاته. لكن ينطبق

وجهه السلبى على الثيوقراطية بصورة

كاملة. إنّ مفهوم الشعب يحتمل الكثير

من التأويل، كما يحمل معه الكثير من

الغموض والتعقيد، وحصره في الغالبية

الانتخابية واختيار جماعة منتخبة

لتسير الأمور، يثيران نقاط استفهام

عدة: فما هو الضمان أن تهتم الحكومة

المنبثقة من أصوات الشعب بالجوانب

الأخلاقية والروحية أو تعمل وفق

مصالح الشعب الحقيقية ومتطلباتهم

الواقعية؟ أليس من الممكن أن

تؤدى صناديق الاقتراع إلى سلطة

ديماغوجية ترجح المصالح الفئوية

والشخصية على المصالح العامة؟

مع هذا، فلا يمكن إنكار الإيجابيات

الموجودة في هذا النوع من الحكم –

أى الليبرالية الديموقراطية- لا سيما

ما يتعلق بحقوق الأشخاص الثابتة

والطبيعية والمبدئية. ولعل من اهم

هذه الحقوق محوريةً - حتى لو بقيت

من الغرض والهوى الضلل.

رؤية إسلامية في السياسة الأخلاقية

حبراً على ورق - كما يقول الكاتب، هو

رفض الولاية المبدئية على الآخرين

من قبل الأشخاص والجماعات. إنّ

هذا الحق يضم بين جوانحه دلالات

على الحقوق الأخرى؛ ومنها الحريات

المدنية والأساسية، والتي ترتبط هي

الأخرى بسائر حقوق الإنسان الأساسية

-قراءة وتحليل: مصطفى المنصوري

مركز الحضارة لتنوية الفكر الإسلامي سلسلة الدراسات الحضارية

نقد السلطة

من منظور أخلاقي

عماد أفْروغ

المجموعة. ولكن جميع هذه الأشكال "العادية والسابقة كانت موجودة عند اليونان المتحضرين وبين البرابرة غير

ولكن تلميذ أفلاطون، أرسطو، قسم مختلف أشكال الحكومات إلى نوع آخر. وبزعمه فان من الممكن أن أو من عدد كثير من المجموعات وأن أو المصالح المشتركة". وعلى هذا "الملكية" و"حكومة الاشراف" الديمقراطية، بل نحـو نظام بيـن هذا

والحرية، كما يؤكد عليها جون لوك. ودون الخوض في حيثيات تحقيق هذا الحق المبدئى وامكانيته فى النظام الديموقراطّي، وبعيداً عنّ جانبه السلبي، هل ثمة شيء من هذه الحقوق مطروح في الثيوقراطية؟ وفى حال وجود هذه الحقوق كما هو مصرح في الليبرالية الديموقراطية، أ هي فرديّة بحتة أم أنها ذات طابع جماعي واجتماعي؟ وفي حالة فقدان نص ديني مباشر لهذه الحقوق، ألا يوجد في الدين ما يمنع الاهتمام بهذه الحقوق؟ من الواضح أننا - وبالنظر إلى محورية الأخلاق في الحكم الديني - لا نتوقع - حسب قول الكاتب - انحصار الاهتمام بالحقوق الفردية الموجودة لدى الليبرالية الديموقراطية؛ فالالتزام بالحقوق الأخلاقية والاجتماعية، ولا

سيما الثقافية، يضيق دائرة الحقوق الفردية بشكل طبيعي. ■ حكومة الفضيلة الأفلاطونية

إن أكثر الكلمات الرئيسية مثل: "الملكية" ، "حكومة الأشراف" و "الديمقراطية" التى تكون متداولة فى وصف مختلف الحكومات، قد أُخَذت من اليونان وروما القديمة؛ فموضوع السياسة الرئيسى فى جميع هذه المصطلحات كان شيئاً واحداً وهو توزيع السلطة بحيث يتم تعريف الحرية والسعادة البشرية على أفضل وجه. كان أفلاطون يعتقد بأنّ "الفضيلة" هي هدف السياسة، وأن العديد فقط سيدركون فهم هذا العلم فهماً كاملاً. وبزعمه أن علم السياسة له "نظرة عميقة في باب جميع الحقائق وكل الوجود". فٱلفضيلة تكتسب عن هذا الطريق ولا يمكن إلا لهؤلاء الذين تلقوا التربية والتعليم في أن يحكموا الآخرين. ومن وجهة نظر أفلاطون، فإن أفضل شكل للحكومة هو حكومة 'الحاكمون الفلاسفة" أو "الفلاسفة الحاكمون". ويمكن أن تتجلى على شكلين: "الحكومة الملكية" أو "حكومة الأشراف". ولكن القوانين الأصلية والأساسية باقية في مكانها. وكل ذلك من أجل الوصول إلى الشكل المطلوب من "الحكومة النموذجية" والحكومة الكاملة أي الحكومة "العادلة والصالحة" التي تختلف عن "حكومة الأشراف" و"الحكومة

الديمقراطية" و"الحكومة الظالمة".

ولهذا السبب أضاف أفلاطون بعد

ذلك "تعدد الحكومة الوسط" إلى هذه

•السيِّد طاهر الصافي

على اللسان» (غرر الحكم: ص٣٦٤).

وهكذا كان دأب علمائنا عبر

العصور، فحين اشتعلت الفتن بسُموم

المنحرفين، تصدُّوا لها بالحكمة والحلم،

فأطفؤوا نارها، وحفظوا الدين من

المتحضرين"

يوجد الكثير في سيرة الرسول طالبﷺ النظرية والعملية، ما يؤشر على الحق المتبادل بين الإمام والأمة، والوفاء بالمواثيق الاجتماعية، ولزوم البيعة، إلى جانب تأكيدهما على حق الداخلى والخارجي، والعدالة الاجتماعية، والمساواة أمام القانون، وتقديم النصيحة للحاكمين، ومراقبة يشير الكاتب إلى الخطبة الـ ٣٤ من نهج

«أيها الناسُ! إنّ لي عليكُمْ حقّاً، ولكم

في بحثه عن مقومات السلطة الإسلامية يستعرض المؤلف تجربة الثورة الدستورية المعروفة بـ "المشروطة" ويذكر ما وضعه آية الله النائيني تتنُّ من أفكار في هذا المجال. يحدد الميرزا النائيني ثلاثة مقومات للدولة الإسلامية هي: مساواة الشعب والحكام أمام القانون، والحرية من أغلال الأسر والاضطهاد، ومشاركة

قبل الحكام. ويؤكد على تقييد الحكم من خلال الإشراف، والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر وتحديد صلاحيات الحكومة قانونياً، والمحافظة على النظام ومصالح الشعب، بدلاً من إرادة الحاكم، وأهوائه. والحكومة الشرعية -كما يراها النائيني - هي حكومة مقيدة محددة عادلة ومشروطة ومسؤولة، ويصف حاكمها بالمحافظ، والحارس، والقائم بالقسط والعدل، والمسؤول،

الأعظم على بن ابي المؤمنين علي بن ابي الناس في التمتع بالأمن والاستقرار أفعالهم وسلوكهم. وللتأكيد على الجوهر الأخلاقى للحكم الإسلامي البلاغة وفيها:

والمصرّحة؛ كحق الملكية والحياة تكون الحكومة "مؤلفة من مجموعة تعمل على ضمان المصالح الشخصية فإن هناك ثلاث حكومات وليس نوعاً واحداً من الحكومات الدينية: و"النظام الدستوري". على كل حال، فأرسطو وصل إلى هذا التصور في تحليله لإشكال حكومات عصره المختلفة، فالأنظمة الحكومية لم تتوجـه إلى حكومـة الأشراف ولا نحـو

■ ثلاثة مقومات للسلطة الإسلامية

الشعب في اتخاذ قرارات الحكم العامة واستشارة عقلاء الأمة من

والعادل.

عليَّ حقُّ؛ فأما حقكم عليّ، فالنصيحة لكم، وتوفير فيئكم عليكم، وتعليمكم

كى لا تجهلوا، وتأديبكم كيما تعلموا، وأما حقّى عليكم فالوفاء بالبيعة،

إن الامام ﷺ - وفى هذه العبارة - يؤكد أن النصيحة للأئمة ليست حقاً فحسب؛ وإنما تعتبر تكليفأ دينيأ يوضح موقع النقد وضرورة وجوده واهمية حضوره في المجتمع. أمّا ما كتبه الإمام ﷺ في عهده لمالك الأشتر، فإنه يفصل هذه الحقوق المتبادلة، ونشير إلى بعضها

والنصيحة فى المشهد والمغيب،

والإجابة حين أدعوكم، والطاعة حين

حقُّ التعليم والتربية الدينيين، حق المحبة والرحمة، حق الصفح والعفو، تكليف الحكام في الابتعاد عن الروح السلطوية والتمسك الصورى بالقانون، الإلتزام بالحق والجدارة والكفاءة في توزيع المناصب، حق العدل بوجهيه الجزائى والتوزيعي، والمودة والود بين الناس، حق المشورة والمشاركة، حق الوفاء بالعهود والمواثيق، حق الحصول على الفرص المتكافئة والعدالة الاجتماعية، وتكليف الحكام بتجنب احتكار السلطة، وتكليف الحكام بتجنب الظلم والحدة.

إنها عبارات بليغة تدل على نظرة الوالى المسلم الخاصة إلى رعيّته وحقوقها، دونما تمييز بين المسلم وغير المسلم، وحتى لو نظرنا اليها كوصايا أخلاقية، فهى تعبر عن فلسفة سياسية وإنسانوية خاصة تقر في جانب منها بحقوق الإنسان المبدئية. وما يعطى لهذه الأحكام والوصايا الأخلاقية والتكاليف الشرعية ضمانة مضاعفة،هو التقيد بها من جانب حاكم المسلمين تحت كل الظروف المكانية والزمانية.

قصارى القول أن كتاب عماد أفروغ "نقد السلطة من منظور أخلاقى' يكتسب أهمية كبيرة واستثنائية في الزمن الراهن خاصة لناحية ما يغشى هذا الزمن من الأوهام الإيديولوجية، وأضاليل الاستبداد السياسي للسلطة.

# الحكمة أساس الفضائل

الحكمة هي تاج الفضائل ومنبع الخير الكثير، بها يبلغ الإنسان أعلى مراتب المعرفة، ويسمو إلى غايات التعقُّل. وقد جعلها الله تعالى منزلةً رفيعة، فقال عزَّ من قائل: ﴿ يُؤْتِى الحِكْمَةِ مَن يَشَاءُ وَمَن يُؤْتَ الحِكْمَةِ فَقَدْ اوتِيَ خَيْرًا كَثِيرًا وَمَا يَذْكُرُ إِلَّا أُولُو الْأَلْبَابِ} ﴿ (البقرة: ٢٦٩).

والحكمة ليست محض معرفة عقلية، بل هي طاعة لله تعالى ومعرفة للإمام المفترض الطاعة، وإجتناب للكبائر، وتعمُّق في الفقه، واتِّزان في القول

فى الكلام؛ فإنَّ قلَّة الكلام تستر العيوب وتَخفُّف الزِلَات. وقد روي عن لقمان الحكيم ﷺ انه قال لابنه: «يا بني، جالس العلماءَ وزاحمهم بركبتيك، فإنَّ اللهُ عزَّ وجلّ يحيى القلوبَ بنور الحكمة كما يُحيى الأرضَ بوابل السماء» (بحار الأنوار: ج١/ص٢٠٤/ح٢٢).

الحكمة سياج يقي الإنسان من مزالق

الفتن ومساوئ الخُلَّق، ويعلَّمه الاقتصاد

فمجالسة الحكماء حياةً للقلوب، وشفاءٌ للنفوس، وزيادة في النور والعلم والحلم.

لم يُعرف في التاريخ بعد رسول



الحكمة ليست شأنًا فرديًا فحسب، بل هي أساس الاستقرار الأسري والاجتماعي.. فعلى الأب أن يكونَ حكيمًا في بيته، عليمًا حليمًا فقيهًا، يضع الأمور في مواضعها، ويحسن تربية أبنائه؛ فإنَّ الطفل يرى في

والده النموذج الأعلى، فإذا صلح الأب صلحت الأسرة. ولهذا وصف الله تعالى كتابه بلفظ الـ"قرآن الحكيم" في سورتي "يسٍ:٢" و"لقمان:٢"، إذ جاءت آياته بأجمل الألفاظ واوضح المعاني، حاملة للحِكم

والعِبر التي توافق كلُّ زَمان ومكان.

الحكمة ليست زينة للعقل فحسب، بل هي صراط النجاة، وسرَّ البصيرة، ونورٌ يضيء القلب ويقوِّي الحجة. ومن أرادهاً، فليُلازم أهلها من العلماء، وليتادُّب بادب القران، وليجعلها ميزانًا في القول والعمل.. فبالحكمة تُبنى النفوس، وتستقيم الأسر، وتُصان المجتمعات من الفتن.

المصدر: نشرة الكفيل، العدد ١٠٤٣.



■ الإمام الخامنئي ﷺ في لقاء مع القائمين على المؤتمر الدولي لإحياء ذكري الميرزا النائيني:

# المرحوم النائيني فقيه استثنائي وركن رفيع من أركان حوزة النجف العريقة

# التجديد والفكر السياسي هي من السمات البارزة للميرزا النائيني

أكّد قائد الثورة الاسلاميّة، الإمام الخامنئي، في كلمة له مع القائمين على تنظيم المؤتمر الدولى لإحياء ذكرى آية الله الميرزآ محمد حسين النائيني، أمس الأربعاء ٢٠٢٥/١٠/٢٢، في حسينيّة الإمام الخميني تثيُّ أنّ المرحوم الميرزا النائيتي هو فقیه استثنائی ورکن رفیع من اركان حوزة النجف العريقة، مشيرًا إلى أن: بناء الهيكلية، والتجديد، وتربية التلامذة، والفكر السياسي تعدّ من السمات البارزة للميرزا النائيني

بسْمِ اللهِ الرَّحمن الرَّحيم،

الحمد لله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على سيّدنا محمّد وآله الطاهرين، [ولا] سيما بقيّة الله في الأرضين. يعدّ هذا التكريم من الأعمال المحمودة جدًا للحوزة العلميّة فى قم، وكان حقًا أمرًا نفتقده. لقد ملأ المرحوم سماحة النائيني يومًا ما أجواء النجف بكلامه وفكره، ثمّ أهمل تمامًا تقريبًا من مجال العمل والفِكر والاشتهار العلمي، ولم يُسلُّط الضوء عليه كثيرًا. لكن في قم، نعم، إذْ كنا قد رأينا أنّ الأفَّاضل هناك كانوا يُجلونه، كما إنّ تلامذته في النجف كانوا من المراجع، ولكن شخص سماحة النائيني ﴿ مع تلك الميّزات كلها التي يملكها، لم يُسلَّط الضوء عليه كثيرًا. أنتم الآن إذْ تسلّطون الضوء عليه، ستتّضح أبعاده العلميّة والعمليّة

والسياسيّة، إن شاء الله.

يُعَدّ المرحوم سماحة النائيني

بلا شكّ أحدَ أساطين حوزةً النجف العريقة. طبعًا، حوزةُ النجف التي يمتدّعمرها إلى ألف عام مرّت بمراحل من الصعود والهبوط؛ فقد تواجدت فيها في بعض الأزمنة شخصيات بارزة، كما شحّ ذلك في أزمنة أخرى، إذلم تكن في النجف شخصيّات بارزة مقارنة بالحلة وبعض الأماكن الأخرى. لكن قبل نحو مئتى عام وإلى اليوم، أي منذ زمن تلامذة المرحوم السيد باقر البهبهاني، مثل المرحوم بحر العلوم والمرحوم كاشف الغطاء الذين كانوا في النجف – إذ إنّ المرحوم البهبهّاني نفسه كان مقيمًا في كربلاء، ولكنّ تلامذته الكبار والمشهورين كانوا فى النجف وكان مقرّهم هناك –، كانت حوزة النجف تشهد حياةً ونشاطًا علميّين أكبر، وخرّجت عددًا من الشخصيّات البارزة المنقطعة النظير أو التي قلُّ نظيرها في تاريخ علم الفقه والأصول، أمثال الشيخ الأنصاري، وأمثال المرحوم صاحب «الجواهر»، أو المرحومُ الآخوند ﴿ مُنَّهُ ، وغيرهم من كبار العلماء من هذا القبيل؛ وهذا [العالم] الجليل، المرحوم سماحة النائيني، هو واحدة من تلك الشخصيّات، أي إنه من الشخصيّات المميّزة والبارزة في تلك السنين.

الميزة المهمة لسماحته في بُعده التخصّصي، أي فيّ علم الفقه ولا سيّما الأصول، هى «الهيكلة»؛ فقد عرض سمّاحته الأسس الأصوليّة بهیکلیة جدیدة وبفکر جدید ونظم جدید، مع بناء مقدمات لكل موضوع يطرحه. نادرًا ما شوهد هذا الأسلوب في كتب الفقهاء والأصوليّين السابقين له. أي، أنا لا أذكر احدًا تناول المسائل على هذا

تمامًا. ربّماً كان السبب في إقبال الطلاب والفضلاء على درسه، الذي كان يُعدّ درسًا من الدرجة الأوّلي في النجف بعد زمن المرحوم الآخوند، هو ذلك التنظيم الفكري والعلمي الذي امتاز به، إلى جانب بيانة البليغ. مع أنّه كان يدرّس علم الأصول - على سبيل المثال -في النجف باللغة الفارسية، في بيئَّةٍ تُلقى فيها الدروس عادةً بالعربية، ولكنّ عددًا كبيرًا من الطلّاب العرب [كانوا يحضرون درسه]. طبعًا، أنا شخصيًا لم أوفّق في مشاهدة ذلك، ولكنّى سمعَّت ّأنّ المرحوم الشيخ حسین الحلّی ﷺ، وهو عربیّ محض، كان يدرّس الأصول باللغة الفارسية، لأنّه سمعه عن أستاذه بالفارسية! أي إنه كان يملك مثل هذا البيآن البديع والفكر النيّر. للحق والإنصاف، إنّ ابتكارات

النحو من الترتيب والتنظيم؛

فحين يدخل أيّ مسألة، يسير

بها بمقدّمات ترتیب ونظم،

ویکملها، أی علی نحو متقن

سماحته في الأسس الأصوليّة مذهلة وكثيّرة جدًّا. الابتكارات التي قدَّمها في مباحث الأصول المتنوّعة كثيرة جدًا من الناحية الكميّة؛ سواء في تبيينه وشرحه لأقوال المرحوم الشيخ الأنصاري، أو في المسائل التي ِطرحها سماحته في مسائِل أصوليّة مختلفة، وهي كلّها جديرة بالبحث العلميّ. هذه

قلما رایت نظیر ذلك. طبعًا من بين المشهورين في هذا العصر المتأخّر، كان المرحوم أعاد طبعه، وإلَّا فإن ٱلطبعة الآخوند الخراسانى لديه عدد السابقة - كما يُقال - كانت طبعة كبير من التلامذة، وكان من رديئة ومتخلَّفة جدًا. لقد أعاد بينهم تلامذة بارزون جدًا - لا سماحته طباعته وأضاف إليه الحواشى وأقدم على أعمال من حيث عدد التلامذة بل من أخرى منّ هذا القبيل. مع ذلكّ، حيث البارزين من التلامذة -والمرحوم سماحة النائيني كان فإن هذا الكتاب لا يزال مهجورًا كذلك؛ فقد كان لديه العديد من إلى اليوم، رغم أنه كتاب في التلامذة البارزين. أي إنّ تربية غاية الأهمية. سأشير إشارةً التلميذ البارز أمرٌ مهم. مثلًا، فى تلك الأعوام التى تتبادر إلى ذهّنی، أي عام ١٣٧٧ [هجري] قمری تقریبًا، یبدو لی تقریبًا أنّ آلمراجع الموجودين في النجف في ذلك اليوم جميعهم كانوا منّ تلامذة سماحته؛ من السيّد الخوئي، والمرحوم السيّد الحكيم، والمّرحوم السيّد عبد الهادى، وغيرهم ممّن كانوا أنذاك، [مثل] المرحوم الميرزا باقر الزنجاني، أو الشيخ حسين الحلى، والمرحوم الميرزا حسنّ البجنوردي، وسواهم من هؤلاء العلماء الكبار والبارزين، كلهم كانوا من تلامذة سماحة النائيني. طبعًا، في الانتساب العلميّ لبعضهم تُذكر اسماء بعض الأجلّاء الآخرين، مثل المرحوم السيّد الحكيم الذي كان يُعَدّ من التلامذة البارزين، اغا ضياء كذلك، ولكنّ معظم هؤلاء الكبار والمراجع والشخصيّات كانوا من تلامذة

> بالشؤون العلميّة لسماحته. كما لسماحته نقطة استثنائية في شخصيّته لا يمتلكها أيّ من مراجعنا المتأخّرين-والسابقين، فلا أذكر أحدًا منهم كان كذلك – وهذه النقطة ليست متوافرة

المرحوم سماحة النائيني. إنّ

تربية التلامذة وكثرة البارزين

منهم تُعدّان من ميزاته البارزة.

هذا ما أردنا قوله في ما يتعلَّق

لديهم، وهي القضيّة السياسيّة، أو ما يُسمّى بالفكر السياسيّ. يختلف الفكر السياسي عن الميل السياسي؛ فبعضهم كان لديه ميلٌ سيّاسيّ. المرحوم الآخوند، والمرحوم الشيخ عبد الله المازندراني، وغيرهما، كانوا ذوي ميول سياسيّة. في ذلك الوقَّت، كانِّت الميول السيَّاسيَّة حاضرة حتّى بين طلّاب العلوم الحوزويّة. كان السبب في ذلك أنّ الصحف المصرية والشّامية ونحوها كانت تصل إلى النجف وتتوافر في المكتبات، وكانت تلك الصحف متأثرة بالسيد جمال الدين ِ [الأسدآبادي] ومحمد عبده وأمثالهما، وكانت تطرح أفكارًا جديدة. يروى المرحوم آغا نجفى القوجاني في مذكّراته أنّ عددًا كبيرًا من طلبة العلوم الحوزويّة هناك کانوا ذوی میول سیاسیة، وكذلك بعض العلماء كانت لهم ميول سياسية. لكن الميل السياسي أوٍ الاهتمام بالشأن السياسيّ أو حتى التحدث فى السياسة، شيء، والفكر السياسي شيء آخر تمامًا. لقد في رايي، إنّ من الميزات كان السيد النائيني صاحب المهمّة للمرحوم سماحة فكر سياسى، يمتلك رؤية النائيني هي تربيةُ التلامذة. سياسية. كتآب «تنبيه الأمة» قد تعرّض حقًا للظلم. رحم الله المرحوم السيد الطالقانى الذى

قصيرة إلى بعض القضايا التي تناولها في هذا الكتاب. اوّلا، كان سماحته يعتقد حكومة بضرورة تأسيس إسلامية؛ وهذا بحدّ ذاته فكر قائم، وهو أنّه يجب إقامة حكومة إسلامية. صحيح أنّه لم يحدّد شكل هذه الحكومة، ولکنّه صرّح فی کتابه «تنبیه الأمة» بوجوب إقامة الحكومة الإسلامية. هذه مسالة في غاية

ثانيًا، إنّ المحور الأساسى في هذه الحكومة الإسلامية هوّ مسألة «الولاية». هو يعبّر عنها بـ «الحكومة الولائية» في مقابل «الملكية الاستبدادية». يبدو أنّه استخدم هذا التعبير ليقابل به «الحكومة الاستبدادية» أو «الملكية الاستبدادية» بـ«الحكومة الولائية»؛ «الحكومة الإسلاميّة الولائيّة». أي إنّ شكل الحكومة ومضمونها وجوهرها يرتكز على اساس «الولاية»، وهذه بحدّ ذاتها مسالة بالغة الأهمية وتستحق كثيرًا من البحث، وقد صرّح بها سماحته بوضوح.

هذه هي النقطة التالية. النقطة التالية شديدة الأهميّة، هى مسألة «الرقابة الوطنية». هو يرى أنّ الحكومة يجب ان تكون خاضعة للرقابة، وأنّ المسؤولين جميعهم يتحمّلون

المسؤولية ويجب أن يخضعوا للرّقابة. حسنًا، من الذي يتولى إخضاع هؤلاء للرقابة؟ بحسب تعبيره، هو «مجلس المبعوثين» الذي يتولَّى التشريع، وبطبيعة الحآل، يتطابق «مجلس المبعوثين» على سبيلِ المثال مع مجلس الشورى أو شيء من هذا القبيل. من الذي يُشكُّل مجلس المبعوثين؟ الشعب هو من يُشكِّله، أي إنّ الناس ينطلقون ويشاركون في الانتخابات، فيُنتخب مجلس المبعوثين، ثم يشرّع هذا المجلس. لكنّ هذا التشريع لا تكون له شرعية ما لم يُصادق عليه علماء الدين البارزون، أى ما يعادل «مجلس صيانة الدستور». يعبّر سماحته عن

الدين وفقهاء الإسلام. حسنًا، يجب أن ينتخب الناس مجلس المبعوثين هذا. هو يقول إنّ انتخابات الشعب واجبة من باب «مقدّمة الواجب»، وقد استخدم هذا التعبير نفسه، وعدّها مقدّمةً للواجب، وبالتالي إنّ هذه الانتخابات واجبةً على سبيل المثال. كما يستند سماحته في ذلك إلى مفاهيم الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والمحاسبة والمسؤولية التامة، ويؤكّد هذه الأمور.

أى إنكم تلاحظون أنّه يرسم

ذلك على هذا النحو، ويصرّح

انّ قانون مجلس المبعوثين لا

يكون نافذًا إلَّا إذا أقرّه علماء

ويقدّم، بوصفه فكرًا سياسيًا، نظام حكم يرتكز أولًا على السلطة والحكومة، وثانيًا على أنّه منبثق من الشعب، أي إنّ الناس هم الذين ينتخبون، وثالثًا على أنّه منسجم مع المفاهيم الدينية والأحكام الإلهية والشرعية، أي إنّ وجوده من دونها لا معنى له، بمعنى أنَّه حكومة إسلاميَّة وشعبيَّة. لو أردنا أن نعبّر عن هذه الحكومة الإسلامية والشعبية اليوم بعبارة معاصرة، لقلنا إنَّها «الجمهورية الإسلامية»، فـ«الجمهورية» تعني شعبية، و«الإسلامية» تعنى انَّها إسلاميّة. طبعًا هو نفسه لا يستخدم مثل هذه التعابير ولا يصرّح بها على هذا النحو، ولكنّ خلاصة كلامه هي الآتية: تُؤسّس حكومة من مجموعة من المتدينين والصالحين والمؤمنين، عبر انتخابِ شعبي، وبرقابة شعبيّة شديدةً؛ والمسؤولون في كل مجال يُعيَّنون وهم مُلزَّمون بالإجابة عن الأسئلة ومحاسبون، وأعضاء مجلس المبعوثين أيضًا ينبغي أن يسنّوا القوانين، وهذه القوانين لا تكون نافذة ما لم يرعَها علماء الدين. هذه

نحن نقرأ تقريرات السيّد النائيني بهذه العظمة، ونستفيد منها، ونستلهم منها الدّروس، ونُدَرّسها، ولكنّنا لا نولى هذه الأسس الفقهية ما تستحقّه من اهتمام. ثمّ إنّ الملفت أنّه لا يتكلّم بكلامٍ إنشائى أو

هى اراؤه، وهى مسالة بالغة

الأهمية.

خطابي، بل يطرح بحثًا فقهيًا؛ أى ما ذكرناه كلّه، عرضه وأُثبته استنادًا إلى مبان فقهية، يتحدّث بوصفه فقيهًا، ويعالج

هذه القضايا على هذا النحو ويثبتها، بالاهتمام والدقّة والملاحظات نفسها التى يراعيها الفقيه، حيث ينبغى له أن يلحظ الدلالات النصّية والمصادر الدينية من جهة، والاعتبارات العرفية من جهة أخرى. هو في هذا الموضوع يسير تمامًا على النهج الذي يسير عليه الفقه المتعارف والمتداول. في رايي، يُعَدُّ هذا من الاستثناءات النادرة، فنحن لا نجد في علمائنا من هو على هذه الشآكلة. حتى المرحوِم الآخوند الذي كتب تقريظًا على هذا الكتاب، يؤيّده بصورة كاملة. الآخوندليس رجلًا عاديًا، وهو يؤيّد هذا الكتاب تمامًا، وأظنّه قد قرأ الكتاب واستفاد منه فعلًا، أي إنّه استفاد من هذا الكتاب. إن كتاب «تنبيه الأمة» فى رأينا من الكتب البالغة الأُهمية. حسنًا، هذه كانت بعض

ميزاته الشخصية.

طبعًا، تقع التبعة على عاتق

أولئك الذين تسببوا في

جمع هذا الكتاب وسحبه من

التداول. يبدو أن هذا ما حدث

فعلاً؛ فبعيدًا من الشائعات، قد

سمعنا ممن كانوا في النجف

ومن رفاق والدنا آلمرحوم،

الذين كانوا نجفيين ويترددون

علينا وعلى اطلاع بالأمر، أنه

كان يجمع هذا الكتاب بجهدٍ

جهید، فکان یشتریه من کل من يملكه حتى لا يبقى له اثر. ما هو السبب يا ترى؟ من السذاجة بمكان أن يتصور أحدهم أن فقيها بهذه المكانة الفقهية، وبهذه القوة في الاستدلال، يؤلف كتاباً، ثم يتراجع عن رايه إلى درجة سحب الكتاب من التداول! هذا أمرٌ لا معنى له إطلاقًا. الفقهاء قد تتغير آراؤهم الفقهية وتتبدل، [ولكن] أن يجمعوا كتابهم ويسحبوه من التداول، فهذا له سبب آخر. السبب هو أن تلك «المشروطة» (الثورة الدستورية)، التي انعكست أصداؤها في النجف، والتي بذل المرحوم الآخوند [الخرّاسانى] ماء وجهه كله في سبيلها - وكذلك المرحوم الشيخ عبد الله المازندراني وآخرون -كانت شيئاً مختلفاً عما حدث في الواقع. في الأساس، لم يكن اسم «المشروطة» مطروحا حتى، ما كانوا يسعون إليه هو حكومة العدالة ورفع الاستبداد ومواجهة الاستبداد ومكافحته. مصطلح «المشروطة» وامثاله جاء به الإنجليز، هم الذين جلبوا الاسم، وهم الذين رسموا معالم هذا المسار. طبعاً، من الواضح إلى اين سيؤدي عمل يتولاه الإنجليز؛ سيفضي إلى خلافات ونزاعات شتى، ثم يصل إلى مآل يُشنق فيه شخص مثل الشيخ فضل الله [نوري]، ويُغتال فيه شخص مثل المرحوم السيد عبد الله البهبهاني، ويُقضى على امثال ستار خان وباقر خان بتلك

الطريقة - ستار خان بطريقة، وباقر خان بطريقة أخرى. عندما تصل أصداء هذه الأحداث إلى النجف، حينها يندم اولئك (الفقهاء) على دعمهم لهذه الواقعة. في رأيي، إن المرحوم النائيني وجد نفسه في هذا الموقف؛ لقد رأى أنه بكتابه

العلمي الفقهي الاستدلالي قد

أسهم في دعم شيء لا يرتضيه، بل شيء عليه أن يكافحه؛ وذلك الشيء هو «المشروطة» نفسها التى أوجدها الإنجليز في إيران، والمجلس الذي شكلوه، والأحداث التى تلت ذلك، مثل استشهاد المرحوم الشيخ فضّل الله نوري وأمثال هذه الوقائع.

في رأيي، إنّه فقيهٌ استثنائي وعالمٌ جليل. إنه يتبوأ منزلةً علميةً رفيعةً جدًّا. إِلَما على الصعيد العملى، فقد أشير، كما ذكروا، إلى ما يُصطلح عليه ب «المسائل المعرفية» لديه،

وحالات زهده وورعه، وما يُروى عنه في هذا الباب. بلغني - أو هكذا نُقَل - أنه كانت له صلةٌ أيضاً بالمرحوم الآخوند الملّا حسين قلى [الهمداني]؛ فكان كلما قدم إلَّى النجف مَّن سامراء، يزوره. كما كانت له صلةٌ بالمرحوم الملّا فتح علي الذي كان في سامراء نفسهاً، وهيّ صلةٌ منّ نوع آخر. على ای حال، لقد کان علی ارتباطِ بمثل هؤلاء الأعاظم. حين كان في أصفهان، كان على صلةٍ بالمرحوم جهانغير خان وأمثاله، وكما يُروى، يبدو انه درسَ عنده أيضاً؛ ما يعني أنه كان له باعٌ فِي الفلسفةُ ونحوها، وكان من أهل المعنى. قبل أيام، سمعتُ من بعض السادة، نقلاً عن بعض الأكابر، أنّ له صلاةً ليل استثنائية، إذ يروي صهره المرحوم الآغا

النجقَّى، الذي كان في همدان - بحكم قربه ومعايشته له في الأسرة ورؤيته لهذه الأحوال -عن صلاة ليل الميرزا النائيني، فيصفُ ما كان يعتريه فيهّا من حال، وما كان له من تضرّع ومناجاةً وحال عجيبة! هذه الجوانب كانت موجودة أيضا، ومن المعلوم أن هذه الأمور هي التي تُعين المرء على الاهتداءً إلى الصراط القويم، والسير

فيه، وبلوغ الغايات. نأمل إن شاء الله أن هذا الملتقى القيّم جدًّ االذي تعقّدونه، سواء في قم أم في النجف أم فى مشهد، [يُكلل بالتوفيق]. لقد أحسنتم صنعاً بالعمل في مشهد أيضاً. المرحوم السيد الميلاني، والحق يقال، قد أحيا ذِكرَ السّيد النائيني في مشهد. إذْ كان الرائج في مشهّد آنذاك، بحكم وجود المرحوم الآغازاده - نجل المرحوم الآخوند -، هو أفكار الآخوند [الخراساني]. لكن بعد قدوم المرحوم الميرزا مهدى الأصفهاني إلى مشهد - هو من تلامذة الميرزا [النائيني] البارزين -، فإنه كسرَ ذلك الجوّ الذي كانت تهيمن عليه أفكار الآّخوند، بطرحه لآراء السيد النائينى؛ فجاء بآراء مبتكرة وأفكار جديدة واستدلالات حديثة. كان والدنا المرحوم، الذي حضر لسنوات طويلة درسي كليهما - درس السيد الآغازادة ودرس المرحوم الميرزا مهدي -، يقول: إنّ قدوم الميرزا مهدي إلى مُشَهد قد غيّر المناخ الأصولِي فيها تغييرًا جذريًّا، بعد أن كانت آراء [المرحوم الآخوند] هى السائدة. لكن بعد رحيل المرّحوم الميرزا مهدى، لم يعد لاسم السيد النائيني ذِكرٌ يُعتد به. كان السيد الميلانى ينقل آراء المرحوم السيد النائيني، ويطرحها للنقاش، فربما انتقدها أحيانًا، ولكنه كان يؤيدها غالبًا. على كل حال، أحسنتم صنعآ بتخصيص فرع للملتقى في مشهد، أما النجفُ، فأمرها واضّح. نأمل إن شاء الله أن يوفقكم الله المتعالى ويسدد

والسّلام عليكم ورحمة الله وبركاته.



السنة الرابعة
الـ ١٢٦

الإثنين ٥ جمادي الأولي ١٤٤٧ هـ.ق

Ofogh-e Hawzah Weekly

• رئيس التحرير: على رضا مكتب دار بمساعدة الهيئة التحريرية

• مسئول الطبع: مصطفى اويسى • طباعة: صميم ٣٢٧٢٥ ٩٨ ++

• العنوان: قم، شارع جمهوري إسلامي، زقاق ٢، رقم ١٥ • الموقع: www.ofoghhawzah.ir

• البريد الالكترونى: info@ofoghhawzah.ir

• تصمیم: مرتضی حیدري آهنگري

• مركز إدارة الحوزات العلمية



■ للسيد محمد رضا القزويني

## مولدالسيدة زينب الكبرى

وُلدتِ كما يُشرقُ الكوكب فأُمُّ تُباهي ويَزهو أبُ علىّ وفاطمةٌ انجَباكِ عَيناً من الخيـر لا يَنضبُ وجاءا بكِ جَدَّكِ المصطفى ليختار لاسمكِ ما يُعجبُ فقال: ولَستُ ـ كما تَعلَمـا ن ـ أسبـقُ ربّي بما يَنسِبُ وهذا أخى جبرئيل أتى بأمر من الله يُستَعذبُ يقول إلهك ربّ الجـلال: تقبّلتُها و اسمها زينب وكفّلتُها بأخيها الحسين ويومٍ يَعُزّبه المَشرَبُ لِتَحملَ أعباءَه كالليوث فيَسرى بأطفاله المَركَبُ خَطبتِ فدوّى بسمع الزما ن صوتٌ إلى الآن يُسترهَبُ أخاف الطغاة على عرشهم فظنّوا عليّاً بدا يخطب وأنتِ التى كُنتِ مأسورةً وما لكِ في الشام مَن يُنسَبُ لكِ اليوم هذا الندى والجلا ل مثالاً لأهل النّهي يُضرَبُ وقبـرٌ يطـوف به اللائذو نَ رَمزاً و ما عنده يُطلَبُ



مناراً يَشِعُ بأفق السماء

فيُعلِنُها: هذه زينب

#### طريق النجاح يبدأ من المحاولة

لا تخـف مـن التعثـر، فـكل تجربة غيـر مكتملة تقرّبك خطوة نحو الصواب. الفشل ليس نقيصة، إنما الخطر الحقيقى أن تبقى أسير الخـوف منه.

من لم يختبر الإخفاق، لم يختبر الحياة، ومن لم يجرّب، لم يتقدّم خطوة واحدة. أعظم المبدعيـن الذيـن غيـروا وجـه التاريـخ واجهـوا الرفض والاسـتهزاء، لكنهـم لم يعرفوا للتراجع طريقًا.

النجاح لا يولد من الحذر المفرط، بل من الجرأة على التجربة والمجازفة الواعية. سر إلى الأمام حتى وإن ارتجف قلبك، فالشجاعة لا تعني غياب الخوف، بـل القدرة على تجـاوزه.

تذكّر دائمًا:

الفشل ليس نهاية الطريق، بل مدرسة تصقل قوتك وتزيدك نضجًا.

واصل السير... فكل سقوط يحتوى درسًا، وكل درسٍ يفتح بابًا نحـو النهوض من جديد.