نساء على طريق الزهراء 🕮

المساوئ المعرفية واللاهوتية للفضاءالسيبراني في حوارٍ مع عليرضا قائمينيا

«أَبَوَا هَذِهِ ٱلْأُمَّةِ مُحَمَّدٌ وَعَلِيٌّ، يُقِيمَان أَوَدَهُمْ وَيُنْقِذَانِهِمْ مِنَ ٱلْعَذَابِ ٱلدَّائِمِ إِنْ أَطَاعُوهُمَا، وَيُبِيحَانِهِمُ اَلنَّعِيمَ اَلدَّائِمَ إِنْ وَافْقُوهُمَا.»

## كلمة رئيس التحرير

# ضرورة التخصّص في الحوزات العلميّة لمواكبة حاجات العصر

في عالمنا المعاصر الذي يشهد تحوّلات علميّة واجتماعيّة وسيَّاسيّة متسارعة، تبدو ّالحوزات العلميّة ـ بوصفها المراكز الأساسيّة لإنتاج المعرفة الدينيّة ـ بحاجة ماسّة إلى إعادة هيكلة بنيويّة تتيح لها القدرة على مواجهة التحدّيات المستجدّة. ويُعدّ التخصّص العلمي أحد أهمّ المفاتيح التي يمكن أن تنقل الاجتهاد من الإحاطة العامَّة إلى الغُور العميَّق. فأَلْفكر الفقهي، بما يشتمل عليه من مجالات عقديّة، وأحكاميّة، وسياسيّة، واقتصاديّة، لم يعد ممكناً أن يُدار بمنهج المعرفة العامّة وحده. فالقضايا الحديثة ـ كفقه الطبّ، والتجارة الدوليّة، والأزمات البيئيّة ـ تفرض أن تتَّجه المناهج إلى التحليل التخصَّصي، ليتمكَّن الفقيه من الإسهام في إدارة شُؤون المجتمع بفعاليّة.

ويكشف تاريّخ الحوزات العلميّة أنّ تقسيم الأدوار العلميّة بحسب الاستعدادات كان نموذجاً ناجحاً. فتركّز بعض الأصحاب على الفقه، وانصراف آخرين إلى اللغة أو سائر العلوم، أسهم في تحقيق تقدّم معرفي كبير. واليوم، يمكن لدمج المنجزات الجَّامعيَّة في البيئة الحوَّزويَّة، من خلال إنشاء تخصَّصات بينيَّة، أن يحوّل الّحوزة إلى مؤسسة حيّة وفعّالة. تخيّلوا باحثين متخصصين في فقه الأسرة، أو في قضايا الثقافة والمجتمع، يعالجون المشكّلات بعمق رصين؛ إنّ مثل هذا الاتجاه لا يعزّز فقط تكامل الحوزة والجامعة، بل يرسّخ أيضاً حضور الحوزة كمرجعيّة قَادرة على التفاعل مع حاجات العالم الإسلامي.

ومع ذلك، فإنّ التخصّص غير المنضبط قد يُفضى إلى العزلة وفُقدَّان الشموليَّة الفقهيَّة؛ ومن هنا تأتي ضرورة الموازنة عبر تعزيز العلوم البينيّة، وتشجيع تضارب الآراء، وتشكيل بنى إداريّة رشيدة ترصد المواهب والتهديدات المعرفيّة مبكّراً. وبهذا تستطيع الحوزة أن تكون نموذجاً رائداً في العالم الإسلامي. إنّ التخصّص لم يعد خياراً إضافيّاً، بلّ هو ضرورة وجّوديّة لازدهار الفقه في مواجهة تحدّيات العصر الراهن. إنّه الطريق الذي ينقل الحوزّة من الهامش إلى مركز الحياة الاجتماعيّة، ويجّعلها أقرب إلى أداء رسالتها في هداية الإنسان وبناء



■ ۱۷ نوفمبر ۲۰۲۵ م ■ ٤ صفحات

#### ■ آية الله العظمى مكارم الشيرازي: الحوزة رائدة وشامخة في مجال الذكاء الاصطناعي / على وسائل الإعلام أن تُظهر كيف تقدمت الحوزة في العلم والتقنية

الاجتهاد: أشـــار المرجع الديـــنــ سماحة آية الله مكارم الشيرازي إلــــى ضـــرورة التغطية الخبرية والاعلامية

مرکز نور"، وصرّح قائلاً: یتم للإنجازات الفاخرة لـ إنجاز الكثير من الأعمال القيّمة ولكنها لا تُنشر. يجب على وسائل الإعلام ومؤسسة الإذاعة والتلفزيون ان تُبيّن كيف تقدمت الحوزة في مجالات العلم والتقنية. جاء ذلك خلال لقاء رئيس وجمع من المديرين والباحثين في مركز البحوث الكمبيوترية للعلوم الإسلامية (نورّ) بسماحة المرجع الديني اية الله ناصر مكارم الشيرازي، يوم الأربعاء الماضي،(١٢ نوفمبر ٢٠٢٥م) وقد جرَّى اللقاء بمرافقة جمع من الأساتذة

البارزين في علوم القرآن والتفسير في الحوزة. وبمناسبة تدشين نظام "الحوار مع التفاسير" الذكى، أثنى سماحته على الجهود المبذولة في مجال التقنيَّات الدينية، وأكِّد قائلاً: إنَّ الحوزة العلَّمية لم تتخلُّف عن ركب العلم والتقنية فحسب، بل هي أيضاً رائدة فى مجال الاستفادة من الذكاء الاصطناعي لخدمة القرآن ومعارف أهل البيت للبَكْ".

وأضاف سماحته: لم يكن لدي اطلاع بأنّ الحوزة أصبحت نشطة إلى هذا الحدُّ في مجال الذكاء الاصطناعي. إنني سعيد ومفتخر بلقّائكم وتقريركم الوافى. أبارك لكم جميعاً على أنكم تستفيدون من الإمكانّات العلمية المعاصرة في صميم خدمة القران الكريم والعلوم الإسلامية.

وفي قسم آخر من حديثه، بيّن آية الله مكارم الشيرازى: يمتلك الذكاء الاصطناعى سعة كبيرة لترجمة وتحليل التفاسير. وهذا يعنى الاستفادة من التقنية لبسط معارف القرآن. يجب علينا أن نستخدم القوة والطاقة في الميدان الثقافي. فإذا كان الآخرون ينتجون البِرمجِيات بدوافع سياسية أو مادية، فينبغي لنا أيضاً أن نقوم بهذا العمل بنية إلهية من أجل ترويج حقيقة القرآن.

وأُعرب سَماحته عن أمله في أن تُفعَّل هذه الأداة في سائر أقسام العلوم الإسلامية أيضاً، كالفقه والأصول والرجال والتاريخ.

## ■ السيد صدر الدين القبانجى: إشارات المرجعية وراء نجاح المشروع الانتخابي الأخير



أكد إمــام جمــعة النجف، السيد صدر الـدين إلقــبانجي، علــــى أن الوعــــي والإرادة وإشـــاراتّ المرجعــية الديــنية کانت عوامل نجاح المشروع الانتخابى الأخير، فيما دعا إلى مشاركة الجميع في

الحكومة المقبلة وعدم إقصاء أي أحد من كل

وقال السيد القبانجي خلال خطبة اليوم الجمعة، إن "الانتخابات البرلمانية التي جرت في العراق هذه الأيام وبانسيابية عالية، وبمشاركة رائعة، وأمنية تامة، وعدم تدخل الأيادي الأجنبية كانت أروع انتخابات في العراق على طول هذا التاريخ خلال التجربة العراقية السياسية الجديدة حيث نزل الشعب وعبّر عن رايه باروع صور التعبير، واصبح العالم يشهد بهذا الإنجاز العظيم حيث فرض الشعب إرادته"

وعن عوامل نجاح هذه الانتخابات، أشار إلى أن "الإرادة: حيث يمتلك الشعب إرادة عالية ولا يعرف الهزيمة والتراجع، والوعى: شعب واجه تحديات المرحلة ونزل في مواجهة التحدي، والمرجعية وإشاراتها التي اضفت على هذا المشروع رؤية إيجابية"، مردفاً: "وقبل كل ذلك ومع كل ذلك وبعد كل ذلك كانت يد إمامنا صاحب العصر والزمان ارواحنا لمقدمه الفــداء التِّي احاطت هذا المشروع وحسب قولهﷺ: (انا غير مهملين لمراعاتكم، ولا ناسين لذكركم، ولولا ذلك لنزل بكم اللأواء واصطلمكم الأعداء)".

واختتم حديثه قائلاً: "كان ما جرى هو ملحمة رائعة نحن لا نحصى الشكر لله تعالى على هذا الإنجاز العظيم الذّي حدث وانتصر شعبنا وانتصرَت إرادتنا. وهذآ الإنجاز العظيم هو الخطوة الأولى وانتهت بنجاح، ولنذهب إلى الخطوة الثانية وهى اختيار الرئاسات الثلاث وهنا ندعو إلى مشاركة الجميع وعدم إقصاء أى أحد من كل المكونات".

### ■ السيد ياسين الموسوى: الشعب أسقط مشروعاً أمريكياً – إسرائيلياً لإعادة تقسيم المنطقة



الأخسرة لعسام ٢٠٢٥ مثّلت محطة فاصلة في إفشال "خطة أمريكية - إسرائيلية - بريطانية" كانت تستهدف، إيجاد مجلس نواب متوافق مع مشروع تقسيم جديد للمنطقة على شاكلة "سایکس – بیکو" بصیغة محدثة تتصدرها

"إسرائيل الكبرى" وقال الموسوي في خطبته إن مراكز القرار فى واشنطن وتل ابيب وبعض القوى في بريطانيا كانت تعمل باتجاه الدفع لانتخاب مجلس نواب "منقاد للمشروع الاستعماري الاستسلامي الذي طرح من قبل الرئيس الأمريكي دّونالد ترامب"، مؤكداً أن هذاً المجلس كان سيُستخدم لانتخاب حكومة ورئاسات تتناغم مع "المسار الخارجي الهادف إلى تفكيك الدول وتمكين إسرائيل إقليمياً عبر القوة والعنف والإرهاب'

وأوضح أن الرهان الأول لأطراف المشروع الخارجى كان على إحباط المشاركة الانتخابية، ولا سِيما في محافظات الوسط والجنوب، مشيراً إلى أن بعض القوى التي وصفها بـ"العلمانية او المتمغربة" كانت تراهن على أن العزوف الشعبى سيتيح لها الفوز عبر المال السياسي وشراء الأصوات. وأضاف أن هذه القوى "تُعلم جيداً أن الشعب العراقي ذكي وواعٍ ولا يمكن أن ينخرط في مشاريع تنتقص منَ السيادة".

وفي ختام خطبته قال الموسوي إن "العراق وسيادته ومستقبل شيعة عِلى الله امانة في اعناق النواب الجدد"، داعيا إياهم إلى عدم الانصياع للإملاءات الخارجية وحماية الدولة من مشاريع التفكيك، مشدداً على أن الشعب الواعى قادر على إفشال أي محاولة لإعادة العراق إلى دائرة الهيمنة الأجنبية.

# دعوة لتقديم مقالات للعدد الخاص بالحوزة العلمية في النجف الأشرف

## الأساتذة والباحثون الأكارم وجميع المهتمين بالدراسات الدينية والتاريخية

تُعلن أسبوعية "الآفاق" التابعة لمركز الإعلام والفضاء الافتراضي للحوزات العلمية في مدينة قم المقدسة عن إصدار عدد خاص بعنوان "حوزة النجف الأشرف في ماضيها وحاصرها". يهدف هذا العدد إلى تسليط الضوء على المكانة التاريخية والعلمية لحوزة النجف، والتعريف بأبرز شخصياتها وإنجاز اتها، ودراسة علاقاتها بالمراكز العلمية الشيعية وغير الشيعية حول العالم. تدعو لجنة العدد جميع الباحثين والكتّاب إلى إرسال مقالاتهم العلمية والبحثية ضمن المحاور المحددة أدناه.

#### ً المحاور الرئيسية والموضوعات الفرعية المقترحة

ا – تاريخ الحوزة العلمية في النجف الأشرف وتطوَّرها. **٦**– الشخصيات البارزة والمؤثّرة في الحوزة العلمية في النجف. ٣- القدرات والخصائص العلمية والثقافية للحوزة العلمية في النجف. علاقات الحوزة العلمية في النجف مع المراكز العلمية الشيعية وغير الشيعية. 0- النتاجات العلمية للحوزة العلمية في النجف. أ– التحديات وآفاق المستقبل للحوزة العلمية في النجف.

يجب أن تكون المقالات ذات بنية علمية (تشمل الملخّص، المقدّمة، المتن الرئيسي، الخاتمة، المراجع). يتراوح حجم المقالات بين ٢٠٠٠ و٣٥٠٠ كلمة. تُقبل المقالات باللغة العربية أو الفارسية عبر البريد الالكتروني: ALAFAQ1446@GMAIL.COM

آخر موعد لتقديم المقالات هو: ١ رجب المرجب ١٤٤٧ الموافق ٢٢ كانون الرَّقِّل ٢٠٢٥.



شهداء الفضيلة

مير على أحمد عالم

آية الله الشهيد



#### سيماء الصالحين



فى مجلس دار بين المحقق الأردبيلي والملا عبد الله الشوشترى حوار فى مسألة علمية، فاختار المحقق الأردبيلى السكوت فجأة وقال: «لنؤجِّل المناقشة حتى أراجع الكتاب». وبعد الجلسة، أخذ بيد الملا عبد الله الشوشترى وطلب منه أن يخرجا إلى خارج المدينة. فلما وصلا إلى هناك، أعاد المحقق الأردبيلي فتح النقاش، وبدأ يشرح المسألة شرحا دقيقا وبأسلوب علمی رفیع، مبینا رأیه فیها.

فقال له الملا عبد الله متعجبا: «إذا كنتَ مُلِمًا بالمسألة هذا الإلمام، فلماذا لم تبيّنها في نفس المجلس؟!» فأجاب المحقق الأردبيلي: «لأن حديثنا هناك كان

بحضور الناس، وكان يحتمل أن يتحول إلى جدال، فنبتغى الغلبة على بعضنا البعض ونخرج عن طريق الحق إلى طريق باطل؛ أما هنا، فلا أحد معنا إلا الله تعالى، ونحن بعيدان عن الفخر وإظهار الفضل».

المصدر: ويكي فقه

#### كلمات للحياة

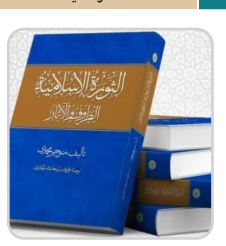


#### من نصائح المحقق الطوسي تشريد:

روى عن مولانا الخواجة نصير الدين الطوسىّ تَثَنُّ: ينبغى لطالب العلم أن يوزّع يومه بين الكتابة والمطالعة والفكر والحفظ فيجد لذلك بركة عظيمة، وأن يتعبّد أنواع الخير كالمواظبة على الصلاة، والصيام في الأسبوع يوماً أو يومين، والصدقة ولو بفلس، ويتجنب الزور والخبائث على اختلاف أنواعها من الغيبة وغيرها. تمّت النصيحة والحمد لله

مخطوطة كتاب: غاية المأمول الجامعة بين المعقول والمنقول للسيد زين الدين على بن دقماق الحسينى المتوفى سنة ٨٤٠هـ كما قيل.

### صدر حديثاً



صدر حديثا وبهمة "المجمع العالمي لأهل البيت للبِّك" كتاب "الثورة الإسلامية، الظروف والآثار" وهو تعريب من على فاضل سعدون الجادرى لكتاب "انقلاب اسلامی، زمینهها و پیامدها" تألیف منوچهر محمدی. يعد هذا العمل الذي صدر في القطع الوزيري، دراسة وتحليلا لمختلف أبعاد المراحل المتعددة، وللظروف والعوامل والنتائج المرتبطة بالثورة الإسلامية فى إيران. وقد سعى المؤلف إلى تقديم إطار نظري مناسب لبحث الثورات، بما يمنح القارئ صورة شاملة وواضحة عن خلفيات نشوء أى ثورة، وأسباب وعوامل انتصارها، وكذلك مسار التحولات خلال العقدين التاليين لقيام الثورة الإسلامية في إيران.

وتناول الكاتب في القسم الأول، أسباب انهيار السلطة السياسية للنظام الحاكم في إيران قبيل الثورة أمام القوة الاجتماعية المتشكلة من صميم المجتمع، وذلك من خلال تحليل العناصر الثلاثة: المشاركة الشعبية، وقيادة الإمام الخميني شُنَّ، وحيوية المدرسة الإسلامية. أما القسم الثاني فاشتمل على دراسة مسار التحولات والأحداث التي تلت الثورة الإسلامية، مقسمة إلى جزأين: أحداث العقد الأول وفترة حضور الإمام الخميني تثنُّ، ثم تحليل التحولات المتعلقة بالعقد الثاني على المستويات الوطني والإقليمي والدولي.

وقد عرض القسم الثالث من خلال مقارنة الثورة الإسلامية بالثورتين الفرنسية والروسية الخصائص والمميزات التى تفردت بها الثورة الإيرانية، مستندا في ذلك إلى الوثائق والشواهد التاريخية.

وفى القسم الأخير، تناول الكتاب بصورة موجزة موضوع تشخيص مكامن الخلل والتحديات المرتبطة بالثورة الإسلامية.

#### ■ حوار / القسم الثاني والأخير

# المساوئ المعرفية واللاهوتية للفضاءالسيبراني في حوارٍ مع علي رضا قائمي نيا

#### ■ تعريب الآفاق:

- هل كَانَ همُّكٍ الرئيسي في هذا الكتاب لاهوتيًا أم فلسفيًا وكلَّاميًا؟ لأنَّ هواجس من هذه الأنواع الثلاثة تُلاحظ في هذا العمل، ويبدو أنك قد أخذت هذه المجالات في الاعتبار معًا بشكل متزامن؟

کان لی هدفان رئیسیان فی هذا العمل: الهدف الأول كان توفير أساس فكرى فلسفى نقدى تجاه الفضاء السِيبَراني. اتّتبهوا إلى أن النقد الذي أتحدث عنه هنا لا يشير إلى المقاربات السلبية الرافضة، بل يدل أكثر على ضرورة المواجهة الواعية والإيجابية مع هذا الفضاء، لأن الفضاء السيبراني اصبح بالنسبة لنا أمرًا واقعًا لا مفرّ منه، وعلاقتنا بالفضاء السيبراني تشبه علاقة السمكة بالمحيط، ونحن في هذا المحيط السيبرانى نواجه باستمرار ظواهر غير مرغوب فيها، ولهذا السبب فإن توفير أرضية نقدية تجاه الفضاء السيبرانى تتكون على أساس النظرة الفلسفية وهو أمر مهم. ولأجل هذا الغرض، حاولت استخدام إنجازات التقليدين الفلسفيين الغربيين (التحليلي والقارّي) إِلى جانب فلسفتناً الإسلامية. أما هدفى الثانى فكان تنظيم البنى التحتية اللاهوتية للفضاء السيبراني، والذي أعتقد أنه من أكثر احتياجاتنا المعرفية

- في الواقع، كان الأساس النظري لك في هذا الكتاب هو الفلسفة الإسلامية في الغالب.

ضرورة.

نعم، لكنِي عملت بطريقة تلفيقية، أى أنى أخَّذت نقاطًا من الفلسفة التّحليلّية والقارّية ودمجتها مع منظور الفلسفة الإسلامية. بالطبع كانت درجة الاستفادة من الفلسفة القارية أكبر، لأن النظرات الإيجابية والمتفائلة تجاه الفضاء السيبراني هي الغالبة في الفلسفة التحليلية، على عكس الفلسفة القارّية التي تتمتع بنظرات نقدية حادة. فعلى سبيل المثال، الفلاسفة المتأثرون بسورین کیرکغور أو مارتن هایدغر لديهم آراء نقدية قاسية تجاه الفضاء السيبراني، وقد أثرت هذه الآراء كثيرًا في عملي، لكن في الخطوة النهاية استفدت أكثر من فلسفة العلامة طباطبائى والشهيد مطهري، وقمت بجمع وتدوين ارائی الخاصة مع منظور هذین الفيلسوفين العظيمين.

- لقد ذكرت مفهومًا يُسمى "الحرية الرقمية" وهي مسألة فيّ غاية الأهمية. برأيك ما هي حدود

تشكّل الاصطلاحات الحوزوية

ركيزة أساسية فى فهم الخطاب

الفقهي والأصولي، فهي ليست مجرد

ألفاظ متداولة بين طلاب العلوم

الدينية، بل مفاتيح لفهم منهجية

الاستنباط وكيفية ارتباط الأحكام

الشرعية بأدلتها. وقد جاءت هذه

الاصطلاحات نتيجة مسار طويل من

الاجتهاد والتراكم العلمى الممتد عبر

قرون، مما جعلها لغة خاصة في نقل

الفكرة وتنظيم الفهم ورسم الحدود

بین ما هو ثابت وما هو متغیّر.

وفى العصر الحديث، ومع التغيّر

السريع في أنماط الحياة واحتكاك

المجتمعات الإسلامية بقضايا جديدة

معرفياً وأخلاقياً وتكنولوجياً، ازدادت

هذه الحرية؟ وما هي العلاقة بين هذا المفهوم ومسألة حجب المحتوى (الفِلترة)؟

درجات الحرية.

فعلی سبیل المثال، یطرح

هابرماس مفهوم "المجّال العامً' ويقول إنه في العصر الحديث تشكلت مجالات يجتمع فيها جميع أفراد المجتمع ويعبرون عن آرائهم بسهولة. وهذا هو الفرق بين العالم الحديث والعالم القديم. ففي العصر التقليدي، لم يكن لديك مجال عام تستطيع فيه التعبير عن رايك بسهولة، لكن في الفضاء الرقمي، ظهر مثل هذا المجال. بالطبع، هو لم يقل هذا الكلام عن الفضاء الرقمى تحديدا، لكن كلامه يجد تجليًا وتطبيقا أوضح في هذا المجال. وقد نقل بعض المفكّرين المتأثرين بهابرماس هذا النقاش إلى الفضاء الافتراضى وقالوا يمكن رؤية ذلك المجال العام بوضوح في الفضاء الافتراضى، حيث إن الشيّء الوحيد المسيطر هناك هو أخلاقيات الحوار، وأن الإنسان يتصرف فيه بناءً على أُخلَّاقيَّات ۚ تواصلية وأخلاقيات

الذات، التحرر من النفس ومن الغرائز

الحاجة لفهم هذه الاصطلاحات، لأنّ

كثيراً من الفتاوى المعاصرة لا يمكن

فهم مقاصدها ولا تحديد درجة

إلزامها إلا عبر إدراك دقيق لهذه

وإنّ المجتمع اليوم يعيش في واقع

تتداخل فيه المعلومات وتتسارع

فيه القراءات غير المتخصصة، مما

أَدِّى أحيانا إلى ضبابية في فهم

التكليف الشرعي، أو الخلطّ بين

ما هو واجب وما هو مستحب،

وما هو فتوی قاطعة وما هو

احتياط أو تخيير. وهنا تأتي أهمية

الاصطلاحات الحوزوية بوصفها لغة

علمية تحفظ الدقة وتمنع الفوضى

فى نقل الحكم. وكما أنّ التعامل

المصطلحات.

لقد خصصت فصلًا من كتابي لهذا النقاش وجاءت مباحثي فیه متأثرة بشکل کبیر بمناقشات الشهيد مطهري وبالمباحث الأخرى المطروحة في الفلسفة السياسية للفضاء السيبراني. نحن نجد في الفضاء الرقمى حريات لا نجدها فى حياتنا اليومية. على سبيل المثال، يمكننا بسهولة التعبير عن آرائنا وإبداء موافقتنا أو معارضتنا. وبالتالى، فإن الفضاء الافترإضي وفر للبشرية حرية جديدة أطلِقَ عليها اسم الحرية الرقمية؛ أي أنك تستطيع بسهولة أن تكثِّر ما تشاء من المعلومات وتقدمها للآخرين أيضا. بينما في الحياة اليومية، لا يمكنك القيام بذلك. لذا طرح بعض علماء الاجتماع والفلاسفة السياسيين ادعاءً مفاده أن الحرية الرقمية جلبت للبشرية أعلى

ما تحدثنا عنه حتى الآن يتعلق بـ "الحرية الرقمية"؛ لكن الشهيد مطهري، في آخر مناقشاته، تحدث عن مُفهوم اسمه "الحرية المعنوية" وطرح هناك نظرية يقول فيها: عالم اليوم هو عالم الحرية، وأهم سمةً للغرب هي في الواقع الحريات الاجتماعية والسياسية التي منحها للبشر. ويقول: لدينا نوعاًن من الحرية: أحدهما هو الحرية الاجتماعية السياسية التى نعرفها، والآخر هو الحرية المعنويةً. والحرية المعنوية تعنى التحرر من

والمبول الذاتية. ويواصل قائلاً: اذا لم يبلغ الإنسانُ الحريةَ المعنوية، وإذا لم يتحقق له ذلك التحرر من ذاته، فإن التحرر من الآخرين سوف يشوَّه هو الآخر وفي النهاية سيفقد طابعه الحقيقي كحرية؛ اي إذا لم يتحرر الإنسان من الميولّ، وبالحقيقة من العيوب الكامنة في

نفسه مثل الحسد والطمع وما شابه، فإن الحريات الاجتماعية ستكون أيضًا هشة وزائفة، ويجب أن تقوم تلك الحريات أيضًا على هذا النوع من الحرية المعنوية. وبالتالي، فإن الحريات التي نراها في الغرب هي في النهاية حرّيات زائفةٌ، لأنها حريةٌ في الظاهر، لكنها في جوهرها تخدم أهدَّافًا أخرى، وتهدَّف إلى الهيمنة على البشر والسيطرة عليهم بطريقة أُخرى. يمكننا أن نقول نفس الشيء

عن الحرية الرقمية. تقول هانا آرنت: حيثما يغلب الطابع الدعائي ويصبح الفضاء دعائيًا، فانتظر شكلًا من أشكال الشمولية أيضًا، أي أن نوعًا من الهيمنة الشمولية (توتاليتارية) تنمو فى ذلك الفضاء. إذا كنا فى فترة نرى فيها ظهور حريات معينة في الفضاء الرقمى، فإننا نرى لاحقًّا قدوم دعايات واسعة النطاق جراء

إضافة إلى ذلك، المتحدثون

الرئيسيون في هذه الفضاءات ليسوا فقط المستخدمين؛ بل الشركات العملاقة متعددة الجنسيات التى تدير هذه الفضاءات بشكل عام، وهى التى تدير أمر الدعايات لذلك، لا تتوقع أن تكون الحرية الرقمية، الحرية بما للكلمة من معنى. وبالتالى فإن هذا الفضاء أيضًا معرَّض لنوعَّ من الشمولية الخفية. علاوة على ذلك، طالما لم تتحقق للإنسان الحرية المعنوية، فإن هذه الحرية (ِالرقمية) ستتحول في النهاية إلى أداة لتدمير الآخرين.

- هل يمكن بناءً على ذلك استنتاج ضرورة شيء يُسمى بـ "حجب المحتوى" (الفِلترة)؟ ُ لاحظوا! إن ضرورة وضع سياسات

المصدر: وكالة تسنيم

لهذا الفضاء ما يقبله أي إنسان.

فمسألة الذكاء الاصطناعي التي

برزت الآن، قد شغلت جميع الدولّ،

بل حتى أنك ترى الدول العربية

قد وضعت سیاسات عامة حاکمة

لهذا الفضاء قبلنا، بينما لا نزال نحن

في بداية ظهور الذكاء الاصطناعي

لا يعتبر كل استخدام للذكاء

الاصطناعي أخلاقيًا، وليس مسموحًا للإنسان أن يستخدم

الذكاء الاصطناعي باي طريقة كانت.

والفضاء السيبراني كُذلك أيضًا. في

رایی، یجب وضع سیاسات عامة

حاكمة للفضاء السيبراني في أسرع

وقت، كما فعلت العديد من الدول.

ورغم أن أمر الفِلترة وحجب

المحتوى ضروري في نطاق محدود،

إلا أنه في رأيي لم يعد مجديا في عالم اليوم، لأن أي أداة ٍحجبٍ

تُستخدم - مع التقدم الذي أحدثته

التكنولوجيا - ستكون محدودة

وغير فعالة ومؤقتة. يجب أن يكون

لدينا فكر جوهرى تجاه الفضاء

السيبراني، وان تُجرى تحليلات

ثقافية ودراسات ثقافية جادة حول

هذا الفضاء، حتى نتمكن من خلال

ذلك من إضفاء الطابع الإنساني على

الفضاء السيبراني، لأنه في الحقيقة

قد تمت إزالة الانسانية من الفضاء

السيبرانى اليوم، وتتبع ذلك سيطرةُ

سلسلة من القيم التي تدمر الإنسان.

نظراتنا إلى هذه القضايا لاتزال غير

جادة، ولا نعرف النطاق اللاهوتى

والأخلاقى والحيوى للتكنولوجيا

والسيبر، ولهذا السبب لا نستطيع

أن نواجهها بطريقة منهجية وفعالة.

الفِلترة هي حل مؤقت، وفي رأيـ

تشبه تمامّاً التعامل الذي كانّ لديناً

مع الفضائية قبل عدة عقود. فعندما

دخلت الفضائية إلى إيران، عارضها

الجميع، وكانت قوى الأمن تتعامل

معها بشدة؛ لكنِهم الآن تخلوا عن

ذلك وتحدث أسوأ الأمور. أعتقد

أن قضية الفلترة هي نفس الشيء.

فرغم أنها ضرورية في فترة مؤقتة،

إلا أنها لا يمكن أن تكون الحل

النهائي للمشكلة.

بالنسبة لنا.

ولـد آيـة اللـه ميـر علـى أحمد عالـم ﷺ في أسرة متدينـة سـنة ١٣٠٦هــش فـى منطقـة خاك آغه بمديرية بهسود.

بعد أن أنهى مراحـل تعليمـه الأولـى فـي مسقط رأسه، توجه إلى الحوزة العلميـة للشيخ خادم حسين الكوه بيروني والآخوند زريافته من كبار علماء المنطقة، فتعلُّم الأدب العربي والمنطق. ثم قصد كابل لإتمام دراسته العلمية، فالتحق بحوزة علمائها، واستفاد مدة ست سنوات من دروس كبار الأساتذة هناك، ومنهم آية الله حجت. وفي سنة ١٣٣٥هـ.ش توجه إلى إيران، حيث قضى ست سنوات في الحوزات العلميـة فـى طهـران وقـم، فدرس مختلف العلوم كالفلسفة والهيئة والكلام، وتتلمـذ علـى أيدى كبـار العلماء مثل الشـهيـد مطهرى، حسن زاده الآملي، إلهي القمشئي، ميرداماًد. ثم عاد إلى أفغانستان وأقام في

#### ■ نشاطاته العلمية

كان يـدرّس مختلـف العلوم من السـيوطي إلى كفاية الأصول، وفي عقد الخمسينيات الشمسية، حين بلغت نشاطات الأحزاب السياسية ولا سيما الماركسية منها ذروتها في كابل، أقام دروساً في شرح المنظومة، وأصول الفلسفة ومنهج الواقعية، وفلسفتنا، فحظیت محاضراته بإقبال واسع من طلاب الحوزة والجامعات، بـل ومـن بعـض زعماء المثقفيـن الماركسـيين.

## ■ استشهاده

لم يعترف آية الله عالم أبداً بالنظام الشيوعى العميـل للاتحـاد السـوفييتى، ولم يبد أى نوع من اللين أو المساومة معه، بل كان ينتقد في المجالس العامـة والخاصـة ممارسات قادة الحكومة اليسارية في أفغانسـتان المناهضـة للديـن والوطـن. وفـى النهايـة تم اعتقالـه، وبعـد مدة استشـهد في سجون النظام. وكان من الشهداء الذين لم تسلم جثامينهم إلى عائلاتهم أبداً.

#### المصدر: موقع أفق انديشه

تعريف بالمراكز والمؤسسات الدينية والعلمية الشيعية



#### ■ تاريخ المدرسة

أُسست مدرسة الواعظين العلميّة في ۱۹ مایو ۱۹۱۹م ـ ۱۸ شعبان ۱۳۳۷ هـ ق في محمود آباد على يد المهراجا محمد علي محمد خان تخليدًا لذكرى أخيه الشاب محمد على أحمد خان صاحب، وبمبادرة من السيّد نجم الدين حسن وابنه السيّد محمد. كان هدفها إعداد طلّاب أنهوا دراساتهم فى الحوزات الأخرى، ليتخصّصوا في العلوم الشيعية ومهارات الخطابة والوعظ والحوار. خرّيجو المدرسة مارسوا النشاط التبليغى في الهند وخارجها، في أماكن كهنغ كونغ، بورما، التبت، زنجبار، سنغافورة ومدغشقر. كما تنظّم المدرسة مؤتمرًا سنويًّا فى ديسمبر ويشارك فيها الطلاب الذين يتعاونون مع المدرسة لعرض نشاطاتهم في مختلف أنحاء العالم طوال السنة.

— البرنامج التعليمي تقدّم المدرسة برنامجًا دراسيًّا لمدّة ثلاث سنوات في الفقه وأصوله، يعقبه تدريب عمليّ في التبليغ لسنتين. كما تفرض دراسة اللغات العربيّة والإنجليزيّة والفارسيّة، وتقدّم دروسًا في مقارنة الأديان.

■ المكتبة والنشر تضمّ مكتبتها أكثر من ۲۰۰۰۰كتاب و ۱۵۰۰

مخطوطة قيمة. وقد نشرت مؤلَّفات قيَّمة وترجمات للقرآن ونهج البلاغة والصحيفة السجاديّة، إضافة إلى مجلّتين بالإنجليزيّة

# "دور الاصطلاحات الحوزوية في بناء الوعي الديني المعاصر"

م. د. الشيخ حسين التميمي

الواعى مع هذه الاصطلاحات يسهم فى تعزيز الثقة بين المكلِّف والمرجع، لأنَّ فهم المصطلح يجعل الحكم أكثر وضوحاً، وبالتالي أكثر قدرة على التطبيق العملي.

الانطباع أو التقليد غير الواعي. ومن

حديث في تقديم هذه المصطلحات بما يناسب وعى الجيل المعاصر، بعيداً عن الجفاف أو التعقيد، مع الحفاظ على العمق العلمى والأمانة المنهجية. فالوضوح في نقل الاصطلاح يسهم في رفع مستوى الثقافة الدينية، ويجعل المجتمع اكثر قدرة على اتخاذ مواقفه وسلوكه وفق فهم صحيح للدين، لا وفق

وتبرز الحاجة اليوم إلى أسلوب



هنا فإنّ توضيح مصطلحات مثل (الاحتياط الوجوبي)، (التخيير)، (الاحتياط الاستحبابي)، وغيرها، لم يعد شأناً حوزوياً داخلياً فقط، بل ضرورة لتجسير العلاقة بين العلم الدينى وحياة الناس اليومية، ولإعادة حضور الدين كمنظومة وعى راسخة لا كعادات أو انطباعات عامةً. ومضةُ نورٍ تُضيء الفكر بروح الإيمان

زاويـة تبحـث عن النور الحقيقـى فـى زمن

تتشابه فيه الأضواء، وتفوح فيه الروائح

المتناقضة بين طيبٍ صادق وعطرٍ مزيف.

في زمن يختلط فيـه الضـوء بالوهـج، والنقاء

بالبريـق، يصعب على القلب أن يفرّق بيـن النور

فلیس کل ما یلمع ضیاء، ولا کل ما یسطع

كثيـرون يرفعـون رايـة النـور، لكنهـم يسـيرون

بها في طـرق معتمـة، يضيئون وجوههـم ليُخفوا

ظلمة قلوبهم، ويتحدثون عن الحقّ بألسنةٍ

قَالَ الله تعالى: "اللَّهُ نُـورُ السَّـمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ"،

النور الحقيقى لا يُطلّب بالعين، بل يُدرك

فكم من وجـهِ تلألأ تحت ضـوء المصابيح، لكنه

فى عرش الله مطفأ، وكم من قلبٍ خافتٍ لا

يـراه أحـد، هو عند الله منارةٌ تهدي السـفن التائهة

الأول يبهرك بسطوعه فيغويك، والثانى

الضوء الأول يسكن الواجهـة، في الألـق، في

أما الثاني، فيسكن العمق في السكون، في

الذين يتخذون النور زينةً يلبسونه على

وجوههم ليستروا عتمتهم، أما الذيـن عرفوا الله

حقًا، فالنوريخرج من داخلهم بلاإذن ولاتكلُّف.

والثاني يقول: "اللهم اجعلني سببًا ليُبصر

الأول يقول: "انظروا إلىّ كيف أضيء!"

النور الذى يُغريك والنور الذى يُنجى

ثمة ضوءً يُغريك وثمة ضوءً يُنجيك.

يهديك برحمته فينقذك.

الخطاب، في الوعـود المذهّبـة.

الخفاء، في صدق النية.

قبس: حين يتزيّن الظلام بالنور

الذي يهدى والنور الذي يُعمِى.

خُلقت لتُبرّر الباطل.

(سـورة النـور، آية ٣٥).

في بحـر الحياة.

قَبَسٌ مِن نور

#### علـماء وأعـلام

آية الله السيد مهدی روحانی 🗯



وُلد آیة الله السید مهدی روحانی 🕬 سنة ۱۳٤٣هـ/۱۳۰۳ش في مدينة قم. وكان والده السيد أبو الحسن وجدّه السيد صادق من علماء قم.

#### ■ منزلته العلمية

أتمّ السيد مهدى روحانى المقدمات وجانبًا من دروس السطح في الحوزة العلمية على يد والده وبعض أساتذة قم. ثمّ هاجر إلى النجف الأشرف وهو في ١٩ من عمره، فدرس مرحلة السطوح العالية على كبار علماء النجف وكربلاء، وبعد عودته إلى قم، أكمل ما تبقّى من دروس السطوح العالية، وتابع دروس الخارج في الفقه والأصول، والفلسفة، والكلام، والتفسير. وعلى الرغم من مكانته العلمية الرفيعة التي تؤهله للمرجعية، إلا أنه ولشدة تواضعه لم يفكر فيها قط.

#### ■ الأساتذة والتلاميذ

ومن أبرز أساتذته: الإمام الخميني، والسيد محمد حجت الكوهكمرى، والسيد حسين الطباطبائي البروجردي، والسيد محمد المحقق الداماد، والسيد أحمد الخوانساري، والسيد محمد حسين الطباطبائي تثنُّ. ومن أبرز تلامذته: الشيخ على صفائى الحائرى ﷺ.

ومن أبرز مؤلفاته: فرقة السلفية وتطوّراتها فى التاريخ؛ بحوث مع أهل السنّة والسلفية؛ أحاديث أهل البيت المبلا عن طرق أهل السنّة (بالتعاون مع علي أحمدي الميانجي)؛ تاريخ الفرق والمذاهب الإسلامية؛ الخ... كما أن له مقالات عديدة منشورة في الموضوعات الكلامية والفقهية وغيرها.

#### ■ نشاطاته الثقافية والدعوية

شارك فى مواجهة دعايات حزب توده مع عدد من العلماء، منهم الإمام موسى الصدر، والشيخ مطهري، والسيد بهشتي، وغيرهم؛ والذين شكلوا فيما بعد نواة "جماعة المدرّسين في الحوزة العلمية بقم". كما كان من مؤسّسي "الجمعية الإسلامية للناصحين" في قم، وعضوًا في مجلس أمناء "مؤسسة الزهراءﷺ الخيرية".

أُصيب السيد روحاني بمرض السرطان، وتوفّي في قم في ٣ من آذر سنة ١٣٧٩ش. وبعد أن صلّى على جثمانه آية الله محمد تقي بهجت ﷺ، دُفن في حرم السيدة فاطمة المعصومة 🏨

المصدر: ویکی شیعه

# فاطمة الزهراء ش حكاية النور الذي لم ينطفئ

■ أحمد باقر الطويل

الأبحاث و المقالات المنشورة لا تعبر عن رأي «الآفاق» بالضرورة، بل تعبر عن رأي أصحابها 🆺

ـــــ مقالة

کلّ عام تمرّ فیه ذکری رحيل فاطمة الزهراء، تعود الأسئلة لتُقلق القلوب قبل العقول: كيف يمكن أن تُظلم ابنة النبيّ، وهي الّتيّ كانتُ نور عينه وثمرة فؤاده؟

كيف تُطوى صفحة الحياة عن امرأة كانت امتداد الرَّسالة ومِحراب الطهر في بيت النبوّة؟

إِنَّهَا الحكاية إلتي لا تخبو، لأنّها ليست فصلًا من التاريخ، بلٌ شعاعًا من النور الإِلهي الذي ما زال يضيء الضمائر كلّما خفت صوت العدالة.

■ الزهراء في ضوء النبوّة يروى الشيخ الصدوق في الأمالي حديثًا يهزّ القلوب عن رسول اللهﷺ قال فيه: "وأما ابنتي فاطمة، فَإنها سيَّدة نساءً العالمين من الأولين والآخرين، وهي بضعة مني، وهي نور عينيّ، وهي ثمرّة فُؤادي، وهي روحي التي بين جنبي، وهي الحوراء الإنسية... فتكون أول من يلحقني من أهل بيتي، فتقدم على محزونة مكروبة مغمومة مغصوبة مقتولة...". بهذه الكلمات، رسم النبيُّ الله

صورة ابنته لا كابنةٍ فحسب، بل كمرآةٍ لروحه. فهي سيدة نساء العالمين، لا

الأب، بل يبيّن وحدة الرسالة

■ بعدَ سُقوطِ نظامِ البعثِ

فى العراق، انفتحت أمامَ

الحوزةِ العِلميَّةِ العربقةِ في

النَّجفِ الأشرفِ فرصةٌ جديدةٌ

لإعادةِ البناءِ والتطوير. ورغمَ

أنّ هذه الحوزةَ لا تملِكُ إدارةً

مركزيَّةَ منظَّمةً، إلا انَّها تضمَّ

نحوَ خمسةً عشرَ الفَ طالب

علمٍ، وتِتّبعُ بصورةٍ عامّةٍ نظاماً

تعلیمیّا ومصادرَ دراسیّهٔ

متقاربةً. ويجوزُ للطالب

ان يلتحقّ بمدرسةٍ محدّدةٍ

لِيُتابِعَ مرآحلَ الدراسةِ فيها،

او ان یدرُسَ دروسَه بشکل

حرِّ، ويكتفى بالمشاركةِ فىَّ

الامتحاناتِ ليحصل على

بعضِ الامتيازاتِ كالرّاتبِ

بعضُ المدارسِ تُدرّسُ

الطالبَ بعدَ التحاقِه بها،

ولفترةٍ محدودةٍ، كتبا تمهيديّةُ

مثل: «التحفةُ السنيّةُ بشرح

المقدّمةِ الأجروميّة» لمحمّد

محيى الدين عبد الحميد،

و«خلاّصةُ المنطق» لعبد

الهادِي الفضلي، و«الوجيزُ

في أحكامِ العبادّات» لآيةِ الله

السّيستاني. فإذا أحرزَ الطالبُ

النجاحَ في هذه المرحلةِ،

يُثبَّتُ تسجيلُه رسميا. وتجدرُ

الإشارةُ إلى أنّ هذه المرحلةَ لا

تَطبَّقُ في جميع المدارس.

المرحلة التمهيديّة:

الشهرىّ والإقامة.

بميلاًد شريف فقط، بل بكمال روحيّ لا يُضاهِى. وهيَّ بضعةٌ مَّنه، أي جزءٌ من ذاته، امتداد نبوّته، وصدى

نوره في عالمٍ غلب عليه وحين قال عنها: "نور عيني، ثمرة فؤادي، روحي التي بين جنبي"، لم يكن يصف حنان

بینه وبینها.

غَابت جسداً، وبقيت روحاً حيّة في ضمير الأمة. ■ الحوراء الإنسية إنّ وصّف الّنبي لها بـ"الحوراء الإنسية" ليس

مجازًا شعريًا، بل حقيقة وجودية. فهي مخلوقة من وقد ورد في معاني الأخبار

من النار وفُطم أعداؤها عن

في وجودها نور السماء

بشريّة الإنسان ونورانية

ففاطُّمة لم تكن ابنة النبيّ، بل كانت قلب الرسالة حين

نِورٍ سماويّ، جمعت صفاءً العاَّلم العلوَّيّ برقة العالم

للشيخ الصدوق (ص ٣٩٦) عن النبيِّ أنه قالٍ: "يا محمد، إنَّ هذه تفاحةٌ أهداها الله عزّ وجلّ إليك من الجنة... ففلقتها فرأيتُ نورًا ساطعًا، فقال لي جبرئيل: لا تخف، فإنّ ذلك النور المنصورة في السماء وهي في الأرض فاطمة. سُمّيت في السّماء المنصورة، وفي الأرض فاطمة، لأنّها فطمت شيعتها

وهذه الرواية تكشف أن الزّهراء الله لم تُخلق من طين إلأرضٍ، بل من نورٍ إلهيِّ قبل أن تُخلق السماوات، فهي الحوراء الإنسية التي امتزج

بجّمال الأرض. تجلِّت فيها الطهارة كما لم تتجلَّ في إنسيةٍ قبلها أو بعدها، فكانت همزة الوصل بين الأرض والسماء، بين

إنّهاً المثل الأعلى للأنوثة المؤمنة، والعصمة الناطقة، والرحمة المتمثّلة في صورة

المرحلة المقدّماتيّة:

يُدرَّسُ في علمِ النحوِ

■ الإخبارالغيبيبمظلوميتها حين قال النبي عليه: "فتقدُم عليّ محزونةً مكروبةٰ مغصوبة مقتولة"، كان يُعلن

بلسان الوحي أن الظلم سيطرق باب بيّته. هذا الإخبار لم يكن نبوءٍة فحسب، بل تحذيرًا للأمة ان تحذر الظلم بعده، وان تعرف أنّ اختبارها الأكبر سيكون

في موقفها من ابنته. لقّد جمع هذا الوصف بين ألوان الظلم كلّها: الحزن في الروح، والغصب في الحقّ،

والقتل في الجسد. وهكذا كانت مظلومية الزهراء عليه السلام شاملة: نفسيّةً، وحقوقيةً، وجسديّةً، فصارت مرآةً لمظلومية الحقّ في وجه الباطل.

📱 موقف النبيّ ودعاؤه قوله عن "اللهم العن من ظلمها، وعاقب من غصبها، وأذلُّ من أذلَّها، وخلَّد في نارك من ضرب جنبها حتى القت ولَّدها"، ليس مجرد دعاء أب لبنته، بل شهادة نبوية على عِظَم الْجرم الذي ارتُكبّ

فهوٍ يطلب اللعن والعقوبة والذل والخِلود في النار، وهي مّراتبً لا تُقال إلا قي حقّ من خالف أمر الله جهاراً. ولذلك كانت هذه الكلمات

ميزاناً للأمة، ليُعرف بها من والى الله ورسوله، ومن نكث بعد العهد. ثم يقول النبيِّ "فتقول

الملاِئكة عُند ذلكَ: آمين". كأنّ السماء كلها أطبقت على تأييد هذا الموقف. لقد أصحت مظلومية الزهراء قضية كونية،

تجاوزت حدود الزمان

والمكان، لأنّها تمسّ جوهر العدالة الإلهية. فما جری علیها لم یکن

حادثة تاريخية، بل امتحانا للإنسان في قدرته على الانتصار للحق حين يُحاصر

■ دروس خالدة من سيرتها

لم تكن فاطمة الله واعظةً بالكُلام، بل كانت درساً حيّاً يسير على الأرض. علمت الناس أن الإيمان لا

يُقاس بالمكانة ولا بالحشود، بُل بِثَبات القلب حين يتبدّل کل شيء.

وحين واجِهِت الظلم بصمت يقطر وجعاً، أثبتت أن الصبر لَيس ضعفاً، بل هو موقفٌ من أجل الله، وأن الصوت الهادئ قد یکون ابلغ من صخب السيوف.

اسيوف. علّمت المرأة أنّ كرامتها في علمها وعفّتها، لا في جاهٍ ولا في زينةٍ زائلة.

وَذَكُّرتُ الأمة أن الدفاع عن الحق لا يحتاج إذناً من أحدً، لأن الله هو الحَكَم بين عباده، وأن من آذي الزهراء فقد آذي النبي، ومن آذی النبي فقد خاصم الله.

لقد جعلت من حياتها برهاناً علِى أنّ النور لاّ يُطفأ بالظّلم، وأنَّ الرسالة التي زرعها النبي في قلبها، ستبقى تورق كلّما حاول الطغاة

ولهذاً لم تمت الزهراء في وجدٍان المؤمنين، بل صارتَ رمزاً لِكل من اختار الصبر طريقاً، والحقِّ موقفاً، والوفاء للرسالة عهداً لا يُنقض.

■ الخلاصة:

رحلت وهي تحمل في قلبها جراح الأمة، لكنها تركت للأجيال ميراثًا لا يُقاس

بالمقدار، بل بالموقف. علَّمت الإنسان أن الحقِّ قِد يُحاصر، لكنه لا يُهزم، وأن الصبر ليس انكسارًا، بل قمةً

وفي صمتها كانت ثورة، وفّي حزنها كأنت رسالة، وفّي رحيلها كانت ولادة جديدة لقيمٍ خالدة لم تنطفئ.

إنّ سيرتها ليسّت ترفًا روحيًا، بل دعوةٌ دائمة لأن نقیس انفسنا بمعیارها، هل ما زال فينا من يوجعه الظلم كما

هل ما زال فينا من ينهض للدفاع عن المظلوم كما

إنّ فاطمة ﷺ هي المِرآة التي يرى فيها المؤمّن صدقةً، والميزان الذي يُوزن به إيمان

ولهذا تبقى الزهراء حكاية الله لا يضيع أجر الصابرين.

لم تكن فاطمة الزهراءها حدثًا في الذاكرة، بل كانت وجدانًا يُسري في ضمير كلُّ مؤمن يبحث عنّ النور في

زمن يُغشاه الظلم.

القوة حين يكون لله.

اوجعها؟

النور الذي لم ينطّفئ، نورًا يُضيء للمُّحبين دربهُم فُـ . ظلمة الفتن، وصوتًا خافتًا لكنه لا يخبو، ينادى كل قلب حيّ، أنّ أثبت على الحقُّ، واصبر كما صبرت فاطمة، فإنّ

النظامُ التَّعليميُّ والمَصادِرُ الدِّراسيَّةُ في الحوزةِ العِلميَّةِ في النَّجفِ الأشرف

كتبِّ مثل: «شَرحُ قطر الندى وبل الصدى» لابن هشام، و«أَلفيّةُ ابن مالك»، و«شرح ابنِ الناظمِ على ألفيّةِ ابنَ مالَك» لابن الناظم (الذي يُدرَّسُ بديلاً عن السيوطي)، وِ«مغني اللبيب» لابن هشآم. أمَّا في علمِ الصرفِّ، فغالباً ما يُدرُّسُ كتابُ «تصريفِ العزّي» لَلزنّجاني. وفي الفقهِ، تُدرَّسُ كتبٌ

مثل: "«المسائلُ المنتخبةَ في العباداتِ والمعاملات» لآيةٍ الله السيستانى، و«المسائلُ المنتخبةُ في العباداتِ والمعاملات» لآيَّةِ الله الخوئي، وبعضَ المدارسِ تدرّسُ كتابَ «منهاج الصالحين» لآيةِ الله الخوئي. كما يُعَدُّ كتابُ «شرائع الْإسلام» للمحقّقِ الحلِّي من أهم المصادرً الفقهِيةِ في هذه المرحلة.َ وبعضُ المدّارسِ تُدرّسُ في نهايةِ هذه المرحلةِ «الحلقةُ

باقر الصدر. ومن الدروسِ الجانبيّةِ فى هذه المرحلةِ: «مختصرُ المعانى» للتفتازانى، و«عقائدُ الإماميّة» للعلاّمةِ السيّد محمّد رضا المظفّر، و«بدايةُ

الأولى» للشهيدِ السيدِ محمّد

المعرفة» للشيخ حسن مكيّ العاملي، و«البَابُ الحاديّ عشر» للعلاّمةِ الحلي. ■ المرحلة السطحية:

الكتبُ الفقهيةُ الرئيسةُ في هذه المرحلةِ هي: «اللمعةَ الدمشقية» للشهيّدِ الأوّل، و«دروسٌ تمهيديّةٌ في الفقهِ السَّدُلالَي» تأليفُ الشيخِ محمّد باقر الإيرواني. وفي علِمِ الأصول تُدرَّسُ كتبُ «أصولَ الفقهُ» للشيخ محمّد رضا المظفّر، و «الحلقةُ الثانية» للشهيدِ السيّد محمّد باقر الصدر. كما تُدرُّسُ بعضَ الكتب الكلاميّةِ المساندةِ مثل: «تلخيصُ المحاضراتِ

في الإلهيّات» لآيةِ الله جعفر

سبحاني، و«تجريدُ الاعتقاد» للخواجةِ نصير الدين الطوسى. ورغمَ قلَّةِ الاهتمامِ بالفلسفةِ في هذه المرحلة، إِلَّا أَنَّ بِعضَ ٱلطلَّابِ يدرسونَ «بداية الحكمة» للعلاّمةِ السيّد محمَّد حسين الطباطبائي، بينما يفضِّلُ المهتمّونَ

الشيخ علي العبود. ■ ألمرحلةُ السطحيةُ العليا: يُدرَّسُ في هذه المرحلةِ كتابُ «المكاسب» للشيخ مرتضى الأنصاري في الفقه، و«كفايةُ الأصولُ» لَلآخوندِ الخراساني في علمِ الأصول. كما أنّ قراءةَ «الرسائل»

بالفلسفةِ كتابَ «دروسٍ

تمهيديّةٍ في الفلسفة» تأليفَ

للشيخ الأنصارى منتشرةٌ إلى حَدٍّ ما بين الطلَّابِ غير العراقيّين. ■ مرحلةُ البحثِ الخارج:

من أبرز المراجع الحاليّين فى النجفِ الأشرفُ: آيةُ الله العظمى السيّد علي الحسيني السيستاني، وآيةُ الَّله العظمىٰ الشيخ بشير النجفى، وآيةُ الله العظمى الشيخ إسحاق الفيّاض، وآيةُ الله العظمى السيّد محمّد اليعقوبي، وآيةً الله العظمى السيّد محمّد

ومن أبرزِ أساتذةِ دروسِ الخارج كذلك: السيّدُ محمّد رضا َ السيستاني، والشيخُ محمّد باقر الإيرواني، والسيّدُ محمّد اليعقوبي، والسيّدَ محمّد السند، والسيّدُ مجتبى الحسيني، والشيخُ هادي إل راضي، والسيّدُ عليّ أكبر الحائري، والسِيّدُ رضا السبزواري، والسيّد محمّد باقر السيستاني، والسيّدُ منير الخبّاز، والشيخ حسن الجواهري، والسيّدُ جعفر الحكيم، والسيّدُ حسين

الحكيم. المصدر: قناة "دراسات العالم

غيـري طريقـه." حين يصبح النور تجارة فى سوق الأرواح، يُباع النور كسلعة. تُغلفه الشعارات، وتُسوقه الخطب، وتُزيّنه الكلمات التى لا تُضىء إلا بقدر ما تُخدّر. هناك من يرفع اسم الحقّ ليستر به مصلحته، ومن يتحدث عن الإخلاص بلسـان مملوءِ بالرياء، ومن يُكثر من ذكر الله وهو لا يعرف طريقه إلا

حین یحتاجه شاهدًا علی مظهره. ذلك هـ و التاجـ ر بالنـ ور، الـذي يبيـع الهداية كي يشتري بهـا وجاهـةً أو مكانـةً أُو تصفيقًـا. يشعل في الناس فتيـل الحماس، لكنـه يتركهم فى العتمة بعد أن تنطفئ كلماته.

قبس الهداية الصامت ثم هناك أولئك الذين لا يُشبهون أحدًا. لا يرفعون أصواتهم، ولا يُظهرون زهدهم، ولا يكتبـون أسـماءهم تحـت كل فعـل جميل. يسيرون في صمتٍ يشبه الصلاة، وتضيء بهم

الطرق دون أن ينتبهوا. هـم الذيـن يحملـون قبسًـا مـن النـور الإلهـي، لا يطفئه مديح، ولا يشوبه رياء. قلوبهم صافية كالماء، إذا مـرّوا بقلوب الآخرين تركـوا فيها أثـرًا من الطمأنينة

وإذا تكلموا، خرج من كلامهم شيءٌ من ضوء. هم الذين قال فيهم أمير المؤمنين ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّلَّمِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّمْ اللَّالِيَالِي الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ا "هجم بهم العلم على حقيقة البصيرة، وباشروا روح اليقيـن، واسـتلانوا مـا اسـتوعره المترفون"، (نهج البلاغة، الخطبة ١٩٣).

ليس النور في الكلمة، بـل في الصـدق الـذي

وليس في الوجه، بل في القلب الذي خلفه. النور الذي يُرى بالعين يزول بزوال الظل، أمـا النـور الـذَى يُـزرع فـى القلـب، فلا ينطفئ ولو غابت الشموس.

فقبس الهداية ليس ضوءًا يُرى، بل أثرًا يُحس، فلنحذر أن نكون من أولئك الذين يضيئون ليراهُم النـاس، ولنطلب أن نكـون مـن الذين يضيئون لأنّ الله رآهم فأنارهم. فكم من بريقِ خـدّاع، وكم من خفـاءٍ طاهرٍ هو

قبسٌ مـن الجنة. اللهـم لا تجعـل نورنـا زخرفًـا، ولا إيماننـا مظهرًا، واجعل في قلوبنا قبسًا من هدايتك، نُبصر به الحـق، ونسـير بـه إليك بصـدق لا يُطفئه ريـاء، ولا تُطفئه الدنيا.

إعداد: أحمد باقر الطويل



#### 

شقيقيها محمد باقر وإسماعيل

وكانت أختهما الوحيدة. تعلَّمت

الشهيدة بنت الهدى القراءة

والكتابة في البيت على يد

والدتها الله تثنى أوكانت الأم تثنى

عليها وعلى قدرتها على التعلم

والاستيعاب، وقد استكملت

مراحل تعلُّم القراءة والكتابة

على يد أخويها، وشمل ذلك

علوم العربية في أكثر جُوانبها،

حتى تمكنت من كتابة الشعر

فى السنوات المبكرة من عمرها.

وكانت الشهيدة بنت الهدى علقه

حريصة على تثقيف نفسها

ثقافة إسلامية رفيعة، سواء

فى مراحل حياتها الأولى، أو

فترة ما قبل الاستشهاد. كما

کانت ذات اهتمام کبیر ببیتها،

حيث برزت كنموذج خلقى

رفيع خلال معايشتها لوالدتها

وأخيها وزوجة الشهيد الصدر،

ولقد كان على الشهيدة القيام

- المهام والوظائف التي تقوم

بها تجاه السيد الشهيد الصدر،

أو ما يكلفها به فى مجالات

متعدّدة، من تدريس أو إقامة

ندوات، أو إشراف على مدارس

دورها في استقبال الضيوف

من النساء، والاهتمام بتلبية

حاجاتهن الفقهية الفكرية،

والمساهمة في حلَّ مشاكلهن

- دورها في تربية بنات السيد

الشهيد تربية لائقة وصحيحة.

- دورها في خدمة والدتها الماسية

بسبب كبر العمر ومعاناتها من

- دورها في القيام بشؤون

دينية او غير ذلك.

العائلية والزوجية.

أمراض متعدّدة.

بادوار عدّة:

# حيدر الصدر عام ١٣٥٦ هجرية - ۱۹۳۷ میلادیة، فی مدینة الكاظمية، وكانت أصّغر من

نساءٌ کثیرات سرن علی خطی الزهراءه مقتديات بروحها العظيمة، وهمّتها التي لا تلين في نصرة الحق حتى النصر أو الاستشهاد. وحتى نساءً کان لهن باغ طولی فی میادین العلم والجهاد حتى لاقين وجه ربهم. كيف نقتدى بالسيدة الزهراءﷺ؟ سؤالَّ يتكرر والحاجة إلى الإجابة تتجدد، ولا نجد في المقام، دون وعظ أو إرشاد، إلّا أن نقدّم للقارىء عموماً سِيَرُ بعض الصالحات المؤمنات السالكات خط ولاية أهل بيت النبوة، والمقتديات بالزّهراء نموذجاً حتى يكنّ درساً في العمل ومصداقاً للقول الشريف: "كونوا دعاةً لنا بغير ألسنتكم"، "وكونوا زيناً لنا ولا

تكونوا شيناً علينا". ■ الشهيدة بنت الهدى

الشهيدة آمنة الصدر من الرائدات في مجال العمل النسوى الإسلامي في العراق والعالم العربي. فهي أديبة وشاعرة ملتزمة بقضايا المسلمين، متشبعة بالثقافة الأصيلة فقهاً وعقيدة. شاركت في تأسيس مدارس الزهراءها في العراق للنهوض بالوضع العُلمي والثقافي للمراة العراقية، خصوصاً مع طغيان المدّ العلماني هناك. وقد شهدت حياتها محطات جهادية بارزة استمرت حتى استشهادها رضوان الله تعالى عليها مع أخيها الشهيد السعيد المرجع محمد باقر الصدر تمُّق. ولدت

# نساء على طريق الزهراءيي

👫 الأبحاث و المقالات المنشورة لا تعبر عن رأي «الآفاق» بالضرورة، بل تعبر عن رأي أصحابها

وفكر واضح.

■ مؤلفاتُها

- الفضيلة تنتصر.

- الخالة الضائعة

- امرأتان ورجل.

- مذكرات الحج

-ليتنى كنت أعلم.

- كلمة ودعوة.

في العراق.

- بطولات المرأة المسلمة

- الباحثة عن الحقيقة

هذا فضلاً عن المخطوطات

التى صادرتها السلطات الحاكمة

■ بنت الهدى مرشدة فى

حاجَّة على وفق من تقلَّد من

- المرأة مع النبي.

- صراع لقاء في المستشفى.

نستعرضها هنا باختصار:

■ مدارس الزهراءﷺ

■ التدريس وإقامة الندوات الشهيدة تقيم في بيتها الندوات التي شهدت إقبالاً منقطع

تعتبر الشهيدة بنت الهدى كاتبة إسلامية سباقة للشهيدة

بنت الهدى في هذا المجال.

البيت بالمساهمة مع زوجة الشهيد الصدر. لقد كان للشهيدة ﴿ الله عدّة لاسم غير اسمها الحقيقى أنها

الوعى النسوي. 

الوقت نفسه إلى نشر الثقافة الإسلامية الصحيحة، وزيادة

■ الكتابة والتأليف الرائدة الأولى في الكتابة والتأليف واستعمال الأسلوب القصصى في إيصال الأفكار والتوجيهات، حيث لم تعهد النجف التي تضمّ الحوزة العلمية والمرجعية الدينية، المجتهدين.

ومع ذلك كانت الشهيدة متواضعة لم تستهدف الشهرة والظهور. ويبدو من اختيارها

أدوار رئيسية على صعيد الجهاد الثقافى والتربوي والتبليغي،

تعتبر الشهيدة بنت الهدى من المؤسسين أو المساهمين في إنشاء مدارس الزهراء في بغداد والكاظمية والنجف قبل العام ١٩٦٧م - حيث اقتضت الضرورة إنشاء هذه المدارس لمواجهة الثقافات المادية التى تدعو إلى الفساد والانحراف والتردّي الأخلاقي، والسعى في

منهجٌ في المجال التثقيفي، حيث كان يعتبر التدريس أهم فقراته. لكن ذلك لم يكن سهلاً بسبب العقبات الكثيرة التى كانت تعترض طريقه؛ إلا أن الشهيدة استطاعت أن تتغلب على تلك المشكلة بمعونة أخويها السيد إسماعيل الصدر والشهيد محمد باقر. إضافة إلى النشاط التدريسي كانت

■ مع المراجعات كان للشهيدة بنت الهدى دور کبیر فی الربط بین السيد الشهيد وبين القطاعات النسائية، وكانت الشهيدة تنقل ما كانت ترغب بالشهرة. ولقد بأمانة ما يعرض للنساء من كانت الشهيدة بنت الهدى تكتب إضافة إلى ذلك، وكما مسائل فقهية قديترددن بسبب

الحياء من توجيهها للسيد هو معروف، في مجلة الأضواء التى تصدرها جماعة العلماء الصدر مباشرة. ■ بنت الهدى والسياسة في النجف الأشرف، وفي مجلة الإيمان التى أصدرها المرحوم تقول إحدى المقربات من الشهيدة في مقال لها في مجلة الشيخ موسى اليعقوبى. المنبر "يخطىء من يقول حاولت الشهيدة بنت الهدى من أو يظن أن الشهيدة اقتصر خلال كتاباتها إثارة الموضوعات عملها على التوجيه التربوي المعاصرة بسلاسة وعذوبة والاجتماعي، بل كانت تعمل في المجال السياسي بشكل

واع ودقيق لظروفها والمرحلة التى تعيشها، حيث كانت تتحرّك ضمن رؤية واضحة المعالم، فكانت تقوم بشرح الموقف السياسي المطلوب أنذاك لجميع من يعمل معها وتعبئة النساء على مقاومة النظام ومخططاته وأساليبه التى تدعو وتضغط على النساء عموهاً بالانخراط في حزب البعث، وبالتالي التخلي عن القيم والمفاهيّم الإسلامية. وقد ساهمت في تربية المرأة على الورع عن محارم الله تعالى، وفي تكوين الروح الجهادية ضد أعداء الإسلام...". وكانت الشهيدة تستمد رؤيتها

كانت الشهيدة بنت الهدى في أيام الحج المباركات تذهب إلى السياسية من السيد الصدر الأرض المقدسة كمرشدة دينية نفسه، وكانت في أحيان كثيرة في إحدى الحملات التي تذهب تناقش المواضيع والأحداث إلى الحج من بغداد والكاظمية، تعلّم النساء مسائل الحج معه بصراحة ووضوح. وكان وأحكامه، فكانت من الناحية قدس سره يستمع إليها بدقة ويحترم وجهة نظرها. الفقهية محيطة بفتاوى العديد من المراجع، وكانت تجيب كل

■ مسيرتها الجهادية منذ الولادة واليتم وصولاً إلى الشهادة، شاركت السيدة آمنة الصدر أخاها الشهيد السعيد

• الشيخ معتصم السيد احمد

ساعدة ومروراً بالحكومات

الأموية والعباسية وإلى يومنا

هذا لا نجد فيه نظاماً يمكن

نسبته للإسلام بأي وجه من

وما يهمنا هنا هو التأكيد على

أن الدين بما هو دين لا يمكن

أن يعزز الواقع السلبي للأمة،

مسيرته الجهادية؛ ولقد بدأت المسيرة الجهادية منذ الاعتقال الأول للسيد عام ١٩٧١م، ثمّ

■ طارق قبلان

جاءت انتفاضة صفر ١٩٧٧م عندما تعرّض السيد الصدر للاعتقال مرّة ثانية، مع ما رافق ذلك من خوف ورعب، فكانت الشهيدة ثابتة شجاعة، ورابطة الجأش حتى خروج السيد من الاعتقال. أمّا في العام ١٩٧٩م عندما اعتقل الشهيد الصدر فى شهر رجب فقد ذهبت إلى حرم أمير المؤمنين الله وخطبت بالحاضرين داعية إياهم إلى التظاهر والاحتجاج وإخراج الشهيد من المعتقل... وبالفعل فقد خرجت تظاهرة من الحرم

العلوى ساهمت فيها جموع الشعبُ العراقي ما أدّى إلى الإفراج عن الشهيد الصدر. في الخامس من نيسان عام ١٩٨٠ تم اعتقال الشهيد الصدر

وأخته بنت الهدى، وتعرضت أثناءها إلى أشد أنواع التعذيب ونالت وسام صابرة محتسبة رضى الله عنها واستشهدت وأخوها السيد محمد باقر الصدر، ومساء التاسع من نیسان ۱۹۸۰م، وفی حدود الساعة التاسعة قطعت السلطة التيار الكهربائي عن مدينة النجف الأشرف، وتسلّلت مجموعة من قوات الأمن إلى دار المرحوم السيد محمد صادق الصدر وأخذوه إلى مبنى محافظة النجف حيث سلَّموه جثة الشهيدة الصدر وأخيها السيد محمد باقر؛ ثمّ أخذوه إلى مقبرة وادى السلام وواروهما الثرى.

المصدر: بقية الله

وقيمية يمثل ضرورة لأى

تحول حضاري في المنطقة،

الحضارة الغربية تعد نتاجاً

طبيعيا للاستبعاد الممنهج

للسلطة الروحية والأخلاقية.

فبدلاً من أن يعمل المثقف

العربي والإسلامي على

ضعضعة الثقة بالإسلام من

خلال تضخيم المنجز الغربي،

يجب أن يكرس جهده فيّ

إنتاج حضارة محلية أساسها

وكان من الممكن في الإجابة

عن هذا السؤال مهاجمة

الحضارة الغربية والكشف

عن عيوبها الحضارية، بل

مجرد الإشارة إلى ما صنعه

الاستعمار الغربي في دول

المنطقة وسرقة ثرواتها كافٍ

للتشكيك في شرعية تلك الحضارة. إلا أن ذلك لا يقدم

حلاً عملياً لواقعنا المتخلف،

[بل للحل] يجب التأكيد على

أهمية الإنسان في خطابنا

الإسلامي، ومقاربة الحقائق

الدينية بالشكل الذي تعزز

محورية الإنسان، قال تعالى:

(وَلْقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آَدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ

فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُمُ مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَفَصَّلْنَاهُمْ عَلَى

كَثِيرِ مِمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلًا) فإذا

أضاع الإنسان كرامتِه وأهمل

إنسانيته فإنه حتماً سيضيّع

حياته ورزقه وتميزه وبالتالي

القيم الإسلامية.

والثغرات الملحوظة ف

## ■ أسئلة وردود

الدول العلمانية التى ينتقدها البعض باستمرار، هي نفسها التي تتقدم وتتطور دائماً، وهي الدوّل التي نعتمد عليها فيّ الغذاء والدواء والشفاء، وهى الدول التي نؤمن بأنها تدافع عن المسلمين آكثر من دولنا، ولكننا إلى اليوم نعتقد أن العلمانية كفر وإلحاد، وإنها سبب تخلفنا، وليس نحن وأفكارنا.

الشهيدة آمنة بنت آية الله

■ الجواب:

[توجــدهــناک]عــوامــل متعددة أسهمت في إيجاد ما يسمى بالحضارة الغربية، وقد بدأ ذلك التحول منذ بدايات القرن الثانى عشر تقريباً، ثم تسارع بشكّل كبير في الفترة الممتدة ما بين القرن الرابع عشر والقرن السابع عشر. وعليه من السذاجة إرجاع

تلك التحولات التي حدثت في الغرب إلى عامّل واحد وهو إبعاد الدين عن المشهد السياسى والاجتماعي، فالتقدم والتطور الذي يشير إليه السائل هو نتاج طبيعى لتحولات ضخمة في شتى الجوانب الحضارية، فالتطور العلمى، والانتعاش التجاري والصناعي، والتحول الكبير على مستوى الإنسان الأوربي والتبدلات التي حدثت على مستوى الثقافية المجتمعية، تعد جميعها من العوامل المهمة فى خلق النهضة الأوربية.

وَمما لا يخفى أن العامل

الأكثر تأثيراً في أي نهضة

حضارية يعود بشكل أساس علی مستوی

معظم الأنظمة السياسية في تقدمياً وثقافة حية ومتطلعة

إلى التحولات التي تحدث ً الإنسان، فتحريك العجلة السياسية والاقتصادية وتحقيق التنمية في كل المجالات لا يتحقق إلاّ من خلال الإنسان المقتدر حضارياً، وهو الأمر الذي يفتقده إنسان ما يسمى بالعالم والذى يؤكد ذلك هو حجم

التخلف الحضاري الذي تشهده الكثير من البلدان الإفريقية التي تستبعد الدين تماماً عن نظامها السياسي والاجتماعي. فعندما تكون الأمة ضعيفة ومتخلفة علمياً وأخلاقياً لا ينفعها إذا كان كتابها أفضل الكتب ونبيها أفضل الأنبياء، فحتى لو تخلت جميع الشعوب المتخلفة عن دينها فإن ذلك لن يغير شيء في واقعها المتخلف، وقد تخلت بالفعل المنطقة عن الإسلام ولا تزال تعانى نفس التخلف والرجعية. وبعبارة أخرى: إن التقدم والنهوض له علاقة بالإنسان، فالإنسان الذي يحمل وعيا

نحو المستقبل هو الوحيد



هل عدم العلمانية هو السبب في تخلف العالم الإسلامي؟

القادر على بناء واقع أفضل، فالتخلف في الحقيقة هو تخلف الإنسآن وليس شيئاً آخر، والحضارة قبل أن تكون منتجاً مادياً هي منتج معرفي وقيمي وثقافّي وسلوكى، وكل ذلك لا يمكن استيراده أو فرضه على أية أمة ما لم یکن نابعاً من صمیم وجودها ووعيها الخاص بها.

ومما لا شك فيه أن الأمة الإسلامية كانت ضحية تجارب سياسية عملت على إفراغ الإسلام من محتواه الحضاري، الأمر الذي جعل ارتباط الأمة بالإسلام ارتباطا مشوهاً على مستوى المعرفة والقيم والثقافة والسلوك،

فالنظام السياسي المنعكس من واقع التجربة التأريخية للمسلمين يتحمل مسؤوليته الإنسان الذي حرّف الدين وأنحرف بمسار الرسالة، وبعض الإشكالات التى تثيرها التيارات اللادينية فّي هذا الحقل نسلّم بها، بل أكثر من ذلك فكل ما وقع في التاريخ السياسى من سقيفة بنى

والسبب في ذلك يعود إلى الانحراف الذي حدث في المسار التاريخي للإسلام بعد انتقال النبى الأكرم إلى الرفيق الأعلى، إذ ابتُلِيَ الإسلام بأنظمة حُكْمِ عملت على إفراغ الإسلام من

محتواه القيمي والحضاري.

والمعيار الذي نحاكم به اي خطاب إسلامی، هو ما یمکن أن يحققه هذا الخطاب في واقع الحياة الدنيا قبل الآخرة، فالخطاب الذي يهمل الحياة ويجعل من المسلم إنساناً فاشلاً في الحياة، هذا الخطاب هو الذي يجب أن يدان. وفي المحصلة أن تحول

الأنظمة السياسية إلى أنظمة علمانية لا يعد حلاً حقيقياً لمشكلاتنا الحضارية، ومن هنا يجب أن تتظافر الجهود في بذل الجهد من أجل الارتقاء بالإنسان المسلم علميا وفكريا وثقافيا وتربويا، وقبل كل ذلك لابد من إعادة الثقة للإنسان المسلم في نفسه وفي دينه، وما تنادی به العلمانیة هی مجرد معالجات سطحية للا تلامس مشكلات منطقتنا الإسلامية.

حضارته. فالإسلام هوية ثقافية المصدر: مركز الرصد العقائدي

• مسئول الطبع: مصطفی اویسی • طباعة: صمیم ۳۲۷۲۵ ۴۹ ۹۸ ۲۱ م

• السنة الرابعة

الإثنين ٢٦ جمادي الأولي ١٤٤٧ هـ.ق

Ofogh-e Hawzah Weekly

• رئيس التحرير: على رضا مكتب دار بمساعدة الهيئة التحريرية هاتف: ۳۸۰-۳۲۹ ۲۵ ۹۸+ • فاکس: ۳۲۹۰۱۵۲۳ ۲۹ ۹۸+

• العنوان: قم، شارع جمهوري إسلامي، زقاق ٢، رقم ١٥ • الموقع: www.ofoghhawzah.ir info@ofoghhawzah.ir :البريد الالكترونى

• مركز إدارة الحوزات العلمية

• تصمیم: مرتضی حیدري آهنگري



■ محسن بأبو الحبِ

إِن قِيلَ حَوّا قُلتَ فاطمُ فخرُها أو قيلَ مريمُ قلتُ فاطمُ أفضلُ أفهلْ لحَوّا والدّ كمحمدٍ أم هَلْ لمريمَ مثلُ فاطمُ أشبلُ كلُّ لها عندَ الولادةِ حالةٌ فيها عقولُ بنى البصائر تذهَلُ هذى لنخلتها التَجَتْ فَتَساقَطَتْ رُطَبًا جَنياً فهي منه تأكُلُ وضعت بعيسى وهى غيرُ مروعةٍ أنَّى وحارسُها السّرىُ الأبسلُ وإلى الجدار وصفحةِ البابِ التجت بنتُ النَّبي فأسقَطَتْ ما تحمِلُ سَقَطت وأسقَطَتْ الجنينَ وحولَها من كلِّ ذي حسب لئيمٍ جحفلُ هذا يعنفها وذاكَ يدُعها ويردها هذا وهذا يركُلُ



# الحياة تستمر فقط لمن يعرف

«كيف يترك خلفه ما يثقل قلبه»

تجـاوز النـدم ليـس مجـرد نسـيان الماضي، بل فهمه وتحويله إلى قوة تدفعك للأمام. تجاوز الهزيمـة يعنـى أن تـرى فى كل سـقوط درسًا، وفي كل فشل فرصة لتصبح أقوى. تجاوز بعض الأشخاص لا يقل أهمية، فبعض الرحيل ضرورى لتنظيف مسارك ولإفساح المجال لمن يضيفون للحياة قيمة حقيقية. التجاوز هـو فـن التحـرر مـن القيـود الداخلية

والخارجية يجعل روحك خفيفة، قلبك

مطمئن، وعقلك جاهزًا لاستقبال الأفضل.



# نرحب بآراء القراء الأعزاء

عبر البريد الالكتروني التالي

Alafaq1446 @gmail.com