




از شبهه تا فتنه

گروهی از پژوهشگران 

مرکز مطالعات و پاسخ گویی به شبهات 

حوزه‌های علمیه



گــروهــی از پــژوهــشــگــران مــرکــز مطالعات و  ــدآور : از شبهه تــا فتنه/  ــدي ــام پ عــنــوان و ن
پاسخ‌گویی به شبهات حوزه‌های علمیه ؛ تهیه‌کننده مرکز مطالعات و پاسخگویی به شبهات 
۱۴۰۴)حوزه‌های علمیه(.  ‏مشخصات نشر : قم: حوزه علمیه قم، مرکز مدیریت، ‏‫.‬ ‏مشخصات 
۵/۱۴ظاهری : ۳۴۸ ص.؛ ‏‫ × ۵/۲۱ س‌م.‬ ‏شابک : ‬‭978-622-358-264-6/ ‏وضعیت فهرست 
 God )اســام(‬/  : ‏‫خداشناسی  کتابنامه: ص. ۳۳۵ - ۳۴۸. ‏موضوع   : فیپا/ ی‏ادداشت  نویسی: 
 God (Islam) / Knowableness -- (Islam) / ‏‫خداشناسی )اســام(‬ -- پرسش‌ها و پاسخ‌ها
 /Islam -- Miscellanea /اسلام -- مطالب گونه‌گون / -- Knowableness -- Catechisms
‏شناسه افزوده:حوزه علمیه قم. مرکز مدیریت/ ‏شناسه افزوده: حوزه علمیه قم. مرکز مطالعات 

‬‫‭۲۹۷/۴۲/‏ :ییوید یدنب هدر‏ /‬۸/BP۲۱۷و پاسخگویی به شبهات/ ‏رده بندی کنگره: ‏‫ 
‏شماره کتابشناسی ملی: ‬‭ ۱۰۲۶۵۴۴۰

‏اطلاعات رکورد کتابشناسی: فیپا

از شبهه تا فتنه 

نویسنده:  گروهی از پژوهشگران مرکز مطالعات و پاسخ گویی به شبهات حوزه‌های علمیه
تهیه کننده: مرکز مطالعات و پاسخگویی به شبهات )حوزه‌های علمیه(

www.pasokh.org :الکترونیک نشانی
نوبت چاپ: چاپ اول 1404

ناشر: انتشارات مرکز مدیریت حوزه‌های علمیه
شمارگان: 300جلد

شابک: 978-622-358-264-6

فهرست نویسی بر اساس اطلاعات فیپا



فهرست

پیش‌گفتار  	11
مقدمه  	13

فصل اول: خدامحوری در زندگی 	17
در آمد 	19

گر خدا نبود که مارو بیافرینه، هیچی نبود، پس کی خدا رو خلق کرده؟ ا 	22
آیا خداوند به‌علت یا آفریدگار احتیاج دارد؟ 	23

معرفی خدا در قرآن 	25
کرده، یعنی جنس مذکر  از ضمیرهای مذکر استفاده  خداوند در قرآن، برای خود،  	25

بهتر است؟
چرا خدا من رو به دنیا آورده؟ من نمی‌خواستم باشم! 	26

فایدۀ این همه سختی کشیدن در این دنیا چیست؟ آیا این سختی‌ها و مصیبت‌ها  	28
حکمتی هم دارد؟

رزق و روزی 	31
گر خدا عادل است، چرا به بعضی، بسیار و به برخی، کم روزی می‌دهد؟ ا 	31

چرا از خدا چیزی را که می‌خواهیم به ما نمی‌دهد؟ 	35
حکمت عبادت 	40

خدا چه نیازی به عبادت ما دارد؟ 	40



از شبهه تا فتنه6

فصل دوم: راه و راهنماشناسی در زندگی 	45
در آمد 	47
صلوات 	51

چرا پیامبر؟ص؟ هر روز برای خود و خاندانش صلوات می‌فرستاد؟ 	51
پیامبر ایرانیان 	53

کثر پیامبران و امامان، برای عرب‌ها  چرا پیامبری برای ایران فرستاده نشده؟ چرا ا 	53
بودند؟

علم غیب امامان 	56
مگرامامان؟ع؟ علم غیب نداشتند؟ پس چرا زهر نوشیدند؟ 	56

ظهور پس از گسترش ستم! 	66
چرا امام زمان؟عج؟ زمانی ظهور می‌کند که دنیا پر از ظلم شده است؟ 	66

فصل سوم: معادباوری در زندگی   	71
در آمد 	73

77	 آخرت
آیا جهانی ماورای دنیا وجود دارد؟ چه اشکالی دارد زندگی پس از مرگ را در همین  	77

جهان تجربه کنیم؟
82	 خودکشی

ک و خوب  گــر انــســان پــا کسی‌که خودکشی می‌کند، روحــش ســرگــردان اســت؟ ا آیــا  	82
خودکشی کند، به جهنم می‌رود؟

فصل چهارم: دینداری در زندگی 	95
در آمد 	97

انتخاب دین 	122
گر دست خودم بود، دین زرتشت را انتخاب می‌کردم! ا 	122

پیروی از دین عرب‌ها! 	128
ما که خودمان دین داشتیم، چرا باید از دین عرب‌ها پیروی کنیم؟ 	128

اسلام اجباری! 	132



7 فهرست منابع و مآخذ

گسترش یافت و ایرانی‌ها برای این‌که جزیه پرداخت نکنند یا  اسلام با زور شمشیر  	132
کشته نشوند، مسلمان شدند. حالا چرا ما باید مسلمان باشیم؟

دین، عامل کشتار! 	136
که یکدیگر را می‌کشند؟ آیا دلیل جنگ و خونریزی‌های   چرا فقط مسلمانان هستند  	136

مسلمانان دین نیست؟

فصل پنجم: قرآن‌گرایی در زندگی 	147
در آمد 	149

تفاوت حدیث با قرآن 	152
و  احادیث پیامبر  قــرار بگیرند؟ مگه  قــرآن  آیــات  به‌عنوان  احادیث نمی‌توانند  چرا  	152

اهل‌البیت کلام خدا نیستند؟
تحریف قرآن 	155

چگونه بفهمیم قرآن که امروزه در دست ماست، قرآن زمان پیامبر است و تحریف  	155
نشده؟

جن در قرآن 	160
آیا جن‌ها  جن در قــرآن چیست؟ جنیان چند دسته‌اند و چه ویژگی‌هایی دارنــد و  	160

می‌توانند به انسان صدمه بزنند؟

فصل ششم: فقه و زندگی 	165
در آمد 	167

اختلاف مراجع تقلید 	171
گر اسلام یک دین ثابت و کامل است، پس چرا مراجع با هم اختلاف دارند؟ ا 	171

دیۀ جنین دختر 	177
پسر،  یا  اســت  که معلوم نیست دختر  دیــه جنینی  از  دیــه جنین دختر، حتی  چــرا  	177

کم‌تراست؟ و اصلا چرا باید در دین، بین زن و مرد تفاوت باشد؟
فلسفۀ غسل 	183

کسی‌که هر روز به حمام می‌رود، چه نیازی به غسل و نیت کردن دارد؟ 	183
نجاست سگ 	185



از شبهه تا فتنه8

گر بی‌فایده است، چرا خدا آن‌را آفرید؟ چرا سگ نجس است؟ اصلا ا 	185
کمک به نیازمندان به‌جای حج 	197

چرا با وجود این‌همه نیازمند در کشور، هر سال چندین میلیارد تومان برای سفر حج  	197
هزینه می‌شود؟

نجس بودن غیرمسلمان! 	200
چرا غیرمسلمانان نجس هستند و چرا خرید و فروش با اون‌ها حرامه؟ آیا تبعیض نیست؟ 	200

گناه سادات 	206
گناهم را دو سه برابر  که سید هستم و جدم به امامان برمی‌گردد، خداوند  چرا من  	206

حساب می‌کند؟
210	 نماز رزمندگان

یا  بودند  زخمی  حالی‌که  در  می‌خواندند،  نماز  چگونه  رزمندگان  جنگ،  زمــان  در  	210
رفیقشان زخمی می‌شد و لباسشان نجس بوده؟

ازدواج پسران حضرت آدم 	211
آیا فرزندان آدم با خواهران خود ازدواج کردند؟ 	211

گروه خونی  	214
در ادامۀ سؤال قبل، مگر فرزندان آدم هابیل و قابیل نبودند؟ پس چرا ما چهار گروه  	214

خونی داریم؟

فصل هفتم: حجاب و عفاف در زندگی 	217
در آمد 	219

تبعیض جنسیتی 	224
چرا در اسلام تبعیض جنسیتی وجود دارد؟ 	224

حدود حجاب 	225
آیا برای حجاب و حدود آن، میزانی وجود دارد؟ 	225

پوشش صورت‏ 	234
زنی که می‌داند به‌جهت چهرۀ زیبایی که دارد، مردان نامحرم  به او نگاه می‌کنند،  	234

چه وظیفه‌ای دارد؟ آیا پوشاندن آن واجب است؟
آیا باید سرمه چشم، اصلاح صورت و ابروهای رنگ کرده را از نامحرم پوشاند؟ 	234



9 فهرست منابع و مآخذ

گر در معرض دید نامحرم باشد، چه حکمی دارد؟ زیورآلات زن، ا 	235
آیا از نظر قرآن و عقل، رعایت حجاب یا  عدم رعایت آن، آثار و عواقبی دارد؟  	236

اخلاق بد چادری‌ها! 	244
چرا بعضی از چادری‌ها، هزاران گناه می‌کنند و اخلاقشون خوب نیست و حرمت چادر  	244

ک است؟ را نگه نمی‌دارند؛ ولی بدحجاب‌ها، خیلی اخلاقشون خوبه و دلشون پا
بی‌حجابی کافران 	247

ج هستند و حجاب ندارند، به جهنم می‌روند؟ آیا کسانی‌که در خار 	247
دلیل شرعی حجاب 	250

آیا دلیل شرعی برای الزام به حجاب وجود دارد؟ 	250
گناه بی‌حجاب 	265

به چه دلیل عدم رعایت حجاب در انظار عمومی گناه کبیره است؟ 	265
مجازات قانونی بی‌حجابی 	267

چه مجازات قانونی، در برابر بی‌حجابی وجود دارد و چرا؟ 	267
برخورد با بی‌حجاب توسط پیامبر و امامان 	271

آیا گزارشی از سیرۀ پیامبر و ائمه، در برخورد با بی‌حجابی وجود دارد؟ 	271

فصل هشتم: دین و سیاست 	275
در آمد 	277

رهبری و جلوگیری از فساد 	283
چرا رهبری، شخصا جلوی فسادهای مدیران کشوری را نمی‌گیرد؟ 	283

سن بالای رهبری 	286
چرا یه پیرمرد 70 - 80 ساله رو نمی‌ذارند توی اداره کار کنه و یا حتی ضامن بشه؛ ولی  	286

یکی با اون سن رهبری می‌کنه؟
عوض کردن رهبر 	288

چرا رهبر رو عوض نمی‌کنند؟ 	288
اعتراضات 	294

چرا مردم حق اعتراض ندارند؟ چرا نمی‌توانند حرف دلشون رو بزنند؟ 	294
گرانی و رهبری 	296



از شبهه تا فتنه10

چرا رهبر و مراجع، به فکر مردم نیستند و درمورد گرانی، هیچ کاری نمی‌کنند؟ 	296
امتیازات طلاب 	301

چرا جوانان ما درس بخونند و بیکار باشند، بعد طلبه‌ها برن تو بانک بنشینند؟ 	301
مناسبت‌های ملی ـ مذهبی 	307

چرا در ایــران روز پــدر، مــادر، زن یا حتی دختر، با توجه به شخصیت‌‌های اسلامی  	307
نامگذاری میشه؟ مگه ما کم اسطوره داشتیم، قهرمانانی مثل آرش و پوریای ولی و 
بزرگانی مثل سعدی، فردوسی، حافظ، مولانا، امیرکبیر و...، چرا هیچ روزی در تقویم 

به‌نام این‌ها نیست؟

فصل نهم: عقب‌ماندگی جوامع اسلامی 	309
در آمد 	311

عقب‌ماندگی کشورهای اسلامی 	317
کید بر اصول مشترک بنیادین 1. دوری از تفرقه و دوگانگی و تأ 	317

خشکسالی 	326
که  چرا در کشورهایی که مسلمان نیستند، این همه باران می‌بارد؛ ولی در کشور ما  	326

مسلمان هستیم، خشکسالی وجود دارد؟
فهرست منابع و مآخذ 	335



پیش‌گفتار 

هر رخداد و اتفاقی که در عالم رخ می‌دهد، معلول علتی پیدا یا ناپیداست و 

یابی و سنجش قرار داد.  نمی‌توان هیچ پدیده‌ای را خارج از این قاعده، مورد ارز

، حوادث و پدیده‌ها، چه طبیعی و تکوینی و چه با دخالت و ارادۀ  از سوی دیگر

یافت  که درک و در را با خود به همراه خواهند داشت  آثار و پیامدهایی  انسان، 

گر  ی بیشتر را ا علت و چرایی بروز این حوادث و تحلیل درست آن، زمینۀ بهره‌ور

گسترش پیامدهای  که مانع  آن حادثه خوشایند باشد، فراهم می‌کند. همان‌گونه 

گوار باشد. گر اتفاقی نا ناخوشایند آن می‌شود، چنان‌چه ا

همین  از  نیز  مختلف  جوامع  در  موجود  اجتماعی  و  سیاسی  دگرگونی‌های 

جامعۀ  در  که  سیاسی  و  اقتصادی  فرهنگی،  حــوادث  و  می‌کند  ی  پیرو قاعده 

، معلول علت‌هایی است که یافتن آن علت‌ها و توجه به  گزیر امروز ما رخ داده، نا

پیامدهای آن، باعث رشد و بالندگی جامعه می‌شود.

ی در سطح ملی و بین‌المللی رخ داده که حوادث  ، وقایع بسیار در سالهای اخیر

رخدادهای  تحلیل  و  بررسی  است.  آن‌ها  از  نمونه‌ای   ،)۱۴۰۱ )اغتشاشات  اخیر 

، نشان‌دهندۀ دخالت عواملی چون مسائل و مشکلات  اقتصادی، تبلیغات  اخیر

رسانه‌ای، آرا و نظریات علمی و شبه‌علمی و ... می‌باشد.

، وجود شبهات اعتقادی و سیاسی  بروز رخدادهای اخیر از عوامل ناپیدای 



از شبهه تا فتنه12

نادرست  رفتارهای  رســانــه‌‌ای،  تبلیغات  که  اســت  افــراد جامعه  در ذهــن  موجود 

مدیریتی و نظریات و دیدگاه‌های ناصواب علمی، زمینه‌ساز و باعث شکل‌گیری 

آن‌ها شده است. 

شبهات ناظر به اصل دین و باورهای دینی، در مورد خدا و آفرینش، در مورد 

جایگاه  و  اسلامی  ی  جمهور نظام  به  ناظر  شبهات  امامان،  و  پیامبران  جایگاه 

تفاوت‌های  و  تبعیض‌  همچون  اجتماعی  مسائل  بــا  مرتبط  شبهات  رهــبــری، 

ی کشور و ... همگی، از جمله این شبهات‌اند.  طبقاتی، جایگاه زن، ادارۀ امور جار

مرکز مطالعات و پاسخ‌گویی به شبهات، با بررسی و دسته‌بندی این شبهات که از 

گفتگو با کسانی‌که در این اغتشتاشات، حضور مستقیم داشته‌اند به‌دست آمده، 

اثر پیش‌رو را در قالب پرسش و پاسخ ارائه داده تا هم پاسخی به برخی از سؤالات 

و شبهات باشد و هم اهمیت و ضرورت رفع ابهامات و گره‌های ذهنی در تحلیل 

حوادث مورد توجه قرار گیرد.

مرکز مطالعات و پاسخ‌گویی به شبهات 

حوزه‌های‌علمیه/ شهریور 1402



13
مقدمه

مقدمه 

، باید دانست که شبهه عبارت است از بیان مطالب یا پرسش  قبل از هر چیز

به‌صورتی‌که حق و باطل، درهم آمیخته و دیگران را به اشتباه بیاندازد. شبهه، یعنی 

پوشاندن لباس حق بر قامت باطل، برای حق جلوه دادن یک مطلب ناصحیح و 

باطل. به این دلیل، به شبهه، شبهه گفته می‌شود که شبیه حق می‌باشد؛ ولی حق 

نیست. تفاوت اساسی شبهه و پرسش، آن است که در پرسش، شخص به‌دنبال 

، پرسش را  حق است و از مطلبی سؤال می‌کند تا حقایق بر او روشن شود. از این‌رو

تا حد امکان، شفاف و مشخص بیان می‌کند؛ اما در شبهه، شخص به‌دنبال گمراه 

کردن دیگران است و نمی‌خواهد که حقیقت روشن شود، یعنی غالبا حقیقت را 

، شبهه همراه با ابهام و  می‌داند؛ ولی آن‌را در ورای کلمات پنهان می‌کند. از این‌رو

یا اجمال ارائه می‌شود.

 روش‌های پاسخ‌گویی به سؤالات هم بر دو دسته قابل تقسیم است. این روش‌ها، 

روش‌هــای  از  مقصود  می‌باشند.  سلبی  روش‌هـــای  و  ایجابی  روش‌هـــای  شامل 

ایجابی، تکنیک‌های بایسته و مقصود از روش‌های سلبی، تکنیک‌های نابایسته 

در پاسخ‌گویی به پرسشها و شبهات است. اساسا، هرگونه پاسخ‌دهی، بایسته‌هایی 

که  که قبل از ورود به پاسخ، باید آن‌هــا را در نظر داشــت و شیوه‌هایی دارد  دارد 

ک است که  بایسته‌ها و مقام آن، بعد از مقام تخاطب است. سؤالات، زمانی خطرنا

ما آمادگی کافی برای پاسخ‌دهی و یا برخورد مناسب با آن‌را نداشته باشیم. سؤال، 

که در آن سؤال وجود دارد، جامعه‌ای پویاست.  زمینه‌ساز رشد است. جامعه‌ای 

و  آنــان، تخاطب  با  کنند می‌توانند  افــراد احساس  که  به‌گونه‌ای برخورد شود  باید 

آرامــش داشته باشند. برای این هدف، لازم است  پرسش‌گری توأم با اطمئنان و 

به مواردی همچون: ایجاد رابطۀ صمیمی و ایجاد احساس امنیت توجه داشت. 



از شبهه تا فتنه14

، هم از نظر اخلاقی و هم از  برخورد مناسب پس از طرح سؤال، مهم است. پاسخ‌گو

نظر علمی، باید برخورد مناسب داشته باشد. هم صبور باشد و هم به‌گونه‌ای رفتار 

نکند که مخاطب احساس کند او پاسخ بی‌اساس می‌دهد و یا می‌خواهد او را به 

، باید دانست که فهم پرسش، حائز  پاسخ دهندۀ دیگری ارجاع دهد. از سوی دیگر

گاه جواب منطبق با سؤال نیست. عدم فهم پرسش،  اهمیت است. متأسفانه، 

می‌تواند به این جهات باشد: الف( سؤال کننده، نتواند سؤال خود را درست مطرح 

گر سؤال مبهم است، باید برداشت خود از سؤال را بیان کنیم تا  کند. در این موارد، ا

ابهام‌زدایی شود؛ ب( گاه سؤال مبتنی بر زمینه‌هایی است که پاسخ‌گو از آن اطلاع 

آیا قرآن خواب پیغمبر است؟ در پاسخ  نــدارد. مثلا، ممکن است پرسیده شود 

ج( در پاسخ به سؤال   گاه بود و  یاهای پیامبرانه آ به این سؤال، باید از مسئلۀ رؤ

درک مسئله نیز دارای اولویت و اهمیت است. گاه سؤال از چیزی است و مسئله، 

باشد.  داشته  توجه  مخاطب  خصوصیات  به  باید  پاسخ‌گو  اســت.  دیگری  چیز 

ویژگی‌های سطح علمی، روان‌شناختی، محیط، سبک تربیت، مسائل اجتماعی 

کید بر ایجاد روش‌های  و تربیتی نیز باید لحاظ شود. با این وصف، هوشمندی و تأ

جدید و نوین در پاسخ‌گویی به شبهات، بسیار هوشمندانه، زیرکانه و مهم است. 

کرد و از  را باید در حــوزه دنبال  که مباحث روش‌شناسی  بر این است  اعتقاد ما 

که ائمه معصومین؟عهم؟ به ما آموزش داده‌انــد، در پاسخ‌گویی به سؤالات  اصولی 

استفاده نمود. استفاده از اصول و روش‌های عقلی در پاسخ‌گویی به سؤالات، یکی 

از اصول اساسی در این زمینه است که در مواردی، امامان ما آن‌را توسعه داده یا 

کرده‌اند. ضمن این‌که استفاده از زبان عرفی و  این‌که محدود به مــواردی خاص 

اغنایی، در پاسخ‌گویی به شبهات اعتقادی هم ضرورت دارد.

همان‌طور که می‌دانید امروزه، جهان تشیع در معرض سیل سؤالات و شبهات 



15
مقدمه

، به حکم عقل، پاسخ‌گویی به سؤالات و شبهات، امری  فراوان قرار دارد، از این‌رو

زمینه  ایــن  در  و متدهای جدید  از روش‌هــا  باید  و  اســت  ناپذیر  و اجتناب  لازم 

کید شده و وظیفۀ علمای شیعه را مانند  استفاده شود. در روایات نیز بر این امر تأ

مرزبانانی می‌داند که این مهم را برعهده دارند. به‌عنوان نمونه، در حدیثی از امام 

وَ  إِبْلِيسَ  يَلِي  ذِي 
َّ
اَل غْرِ - 

َ
اَلثّ مُرَابِطُونَ فِي  مَاءُ شِيعَتِنَا 

َ
صادق؟ع؟ آمده است: »عُل

يْهِمْ إِبْلِيسُ وَ 
َ
طَ عَل

َّ
نْ يَتَسَل

َ
ی ضُعَفَاءِ شِيعَتِنَا وَ عَنْ أ

َ
خُرُوجِ عَل

ْ
يتَهُ يَمْنَعُوهُمْ عَنِ اَل عَفَارِ

ومَ  نْ جَاهَدَ اَلرُّ فْضَلَ مِمَّ
َ
لِكَ مِنْ شِيعَتِنَا كَانَ أ

َ
لَا فَمَنِ اِنْتَصَبَ لِذ

َ
وَاصِبُ أ شِيعَتُهُ وَ اَلنَّ

بْدَانِهِمْ؛1 
َ
ينَا وَ ذَلِكَ يَدْفَعُ عَنْ أ دْيَانِ مُحِبِّ

َ
هُ يَدْفَعُ عَنْ أ

َ
نّ

َ
ةٍ لِ فِ مَرَّ

ْ
ل

َ
فَ أ

ْ
ل

َ
خَزَرَ أ

ْ
رْكَ وَ اَل وَ اَلتُّ

که بر مرزهای ایمان مردم و در برابر ابلیس و  علمای شیعۀ ما، مرزدارانی هستند 

بازمی‌دارند  از هجوم به ضعفای شیعه  را  ی می‌پردازند، آن‌ها  مــرزدار به  پیروانش 

گاه  کش، محفوظ و مصون نگه می‌دارند؛ آ و شیعه را از تسلط ابلیس و یاران ناپا

باشید! آن‌کس از شیعیان که چنین وظیفه‌ای را برعهده می‌گیرد، هزار هزار مرتبه، 

که با )دشمنان آن روزگار اسلام( روم و ترک و خزر جهاد  برتر از مجاهدین است 

، از دین محبان ما دفاع می‌کند و دیگری از بدن‌های ایشان«. می‌کنند؛ چون او

می‌کنند،  جهاد  راه  ایــن  در  که  مجاهدانی  »ثــواب  می‌فرماید:  حضرت  بعد 

که در اقصا نقاط عالم اسلامی   از ثواب مجاهدانی است  یک میلیون بار بیشتر

می‌جنگند«.

در شرایط کنونی، ممکن است سؤالاتی طرح شود و شبهه‌هایی به‌وجود بیاید 

از  را  ک  که خس و خاشا ، این است  کار پاسخ‌گو یا افکنده شــود. در این راستا، 

، باید عالمانه، ‌محققانه، بی‌طرفانه،  جلوی فکر و معرفت بشر بردارد. البته این کار

، ج 2، ص 5. 1. محمدباقر مجلسی، بحار الانوار



از شبهه تا فتنه16

‌حق‌جویانه و دلسوزانه باشد. این راهی است که باید محققان و حوزه‌های علمیه، 

برای گره‌گشایی از مسیر فکر و معرفت بشری بردارند؛ ‌از این جهت، علما به‌عنوان 

امنای مردم و جامعه در ایران و جهان و در سطح ملی و فراملی و در فضاهای 

ی، باید پاسخ‌ها و تولیداتشان، بر منهج درست علمی و اجتهادی  حقیقی و مجاز

استوار باشد، از سر حقیقت‌جویی و حقیقت‌خواهی و اشفاق انجام پذیرد و جز 

خدمت به جامعه و تزاید ‌فکر و معرفت، چیز دیگری دنبال نشود. 

گفته نماند که سؤالات فنی و پرسش‌های پیچیده و شبهات را باید به‌عنوان  نا
یک منبع مولد علم و نقطۀ عزیمت تحول علوم نگاه و فرآوری کرد ‌و در بدنۀ تولید علم 
حوزه و جامعه منعکس نمود. این امر می‌تواند نقطۀ عزیمت تولید علم، ‌نظریه‌پردازی 
و علوم اسلامی ‌باشد. ضمنا می‌توان، یک  و تطور در حوزه‌های دانشی  و توسعه 
رصد پیشگیرانه و افق‌بینانه و آینده‌پژوهانه هم در شبهات داشته باشیم. اگر بشود 
کرد،  کرد و پیش‌دستی در ارائــۀ نظریه و پاسخ  در جاهایی حدس زد و پیش‌بینی 
گیر و همه‌گیر شود و یا  یشه‌دار و جا یشه را می‌خشکاند و نمی‌گذارد یک شبهه ر ‌ر
کنیم تا آشفتگی‌های فکری و  کوشش  کند تا پس از آن بخواهیم  اذهانی را آشفته 
و  عالمانه  حضور  البته،  بزداییم.  ترکیبی  جنگ  و  شناختی  جنگ  در  را  معرفتی 
اهمیت  ، حائز  نوظهور به شبهات  پاسخ‌گویی  در  بهنگام عالمان  و  اندیش‌ورزانه 
یخی و در شرایط جنگ شناختی و هجمۀ ترکیبی  است که در پیچ‌وخم‌های مهم تار
ظاهر می‌شود و در همین وزان، یکی از برهه‌هایی که انقلاب اسلامی، آماج سؤالات 
و شبهات قرار گرفت، اغتشاشات سال 1401 بود که اثر فرار با هدف پاسخ‌گویی به 
گردیده است. امید  ســؤالات و شبهات رایج و عصری آن برهه، آمــادۀ بهره‌برداری 
مخاطبان  فایدۀ  مفید  حجت؟عج؟،  حضرت  عنایت  و  الهی  فضل  به  می‌بریم 
هَ  تیَ ال��ل

َ
 وَ لا بَنُونَ * إِلا مَنْ أ

ٌ
حقیقت‌جو قرار گیرد و روزی به‌کارمان آید که >یوْمَ لاینْفَعُ مال

بٍ سَلِیمٍ<. ان‌شاءالله 
ْ
بِقَل



فصل اول: خدامحوری در زندگی





درآمد 

یت نظام هستی، دیدگاه‌ها و نظریات متفاوتی، ارائه شده است، از  در مورد محور

ی،  ی، دیدگاه اومانیسم یا انسان‌محور یالیسم یا ماده‌محور جملۀ آن‌ها، دیدگاه ماتر

ی است. ی یا خدامحور دیدگاه الله‌محور

ی عبارت است از »انجام و یا قصد انجام کلیۀ اعمال و رفتار انسان  خدامحور

ک و معیارهایی که خداوند برای آن‌ها، به‌منظور کسب رضایت الهی،  بر اساس ملا

پیوسته  زندگی،  طول  در  انسان  این‌که  یعنی  ی،  خدامحور اســت«.1  کــرده  تعیین 

که خدا  گیرد و آن‌گونه  خدا را در تمام رفتارهای فردی و اجتماعی خود در نظر 

می‌خواهد، عمل کند تا از غضب و کیفر خدا ایمن باشد و به بهشت و مقام قرب 

و رضای الهی برسد. تطابق فعل و ترک بر اساس امر و نهی الهی، می‌تواند بهترین 

ی«، در زندگی انسان‌ها باشد. فردی  راه شناخت وجود رنگ و بوی»اصل خدامحور

که در زندگی خود، دائما امر و نهی الهی را در فعالیت‌های خود رصد می‌کند تا بر 

ی« را در زندگی خود،  اساس آن، فعالیت‌هایش را تنظیم نماید، »اصل خدامحور

ی، اصلی است که در تمام شئون زندگی  نهادینه ساخته است. اساسا، خدامحور

، این  ی پررنگ داشته باشد. هر مقدار و در تمام دوران زندگی لازم است حضور

: مجله حوزه و دانشگاه، پاییز  1. شهاب‌الدین مشایخی، اصول تربیت از دیدگاه قرآن، پایگاه مجلات تخصصی نور
1381 - شماره 32، صص 50 - 68.



از شبهه تا فتنه20

و  گرفته  به خود  الهی  بوی  و  رنگ  بیشتر  انسان،  کارهای  باشد،  پررنگ‌تر  حضور 

 ، ارزشمندتر می‌شود. باید دانست که در این راه، موانعی نیز وجود دارد، مثل تکبر

در  نماید.  آراسته  این اصل  به  را  انسان خود  که  این هستند  مانع  که  و شرک  یا  ر

که می‌توانند در این راه، به انسان  مقابل، عوامل و پیشران‌هایی نیز وجود دارند 

ی. کمک برسانند، از جمله: ایمان، تواضع، اعتقاد به معاد، تذکر و یادآور

ی است  بنابراین، اساسی‌ترین نماد و شاخصۀ فرهنگ اسلام، اصل خدامحور

که بر مبنای این اصل، تمام ارزش‌هــا، اصول و رهنمودهای دین، در وجود یک 

ی، جوهرۀ اساسی رفتار  ، اصل خدامحور مسلمان تبلور می‌یابد. به عبارت دیگر

در  به‌گونه‌ای  باید  ی،  خدامحور می‌دهد.  تشکیل  را  مسلمان  و  دیندار  فــرد  یک 

که هیچ نوع حرکت انحرافی، نتواند در او  وجود این انسان مسلمان استوار شود 

ی شود و هیچ  کند، هیچ مانعی نتواند سد رشد و تعالی و تکامل و تزلزل ایجاد 

قدرتی، نتواند سیر صعودی انسان موحد را کند و یا متوقف سازد. البته در جامعۀ 

کند و  ی  ی و خدامدار ، باید حکایت از خدامحور دینی مسلمانان نیز همه چیز

آرمان‌های دین بر اقتصاد، سیاست، فرهنگ و آداب اجتماعی و ... سیطره افکند. 

مهم‌ترین تمایز و فرق اساسی نظام تربیتی اسلام با دیگر نظام‌های تربیتی، همین 

ی در قرآن  یت زندگی انسان، بر اساس خدامحور ی است. محور اصل خدامحور

، قرآن  کید قرار گرفته است. از این‌رو کریم و احادیث معصومین؟عهم؟، بسیار مورد تأ

کریم و روایات معصومین؟عهم؟، مهم‌ترین منبع، برای اخذ معارف اسلامی دربارۀ 

ی است. خدامحور

ی، باید در زندگی به اسماء و صفات الهی  انسان برای رسیدن به خدامحور

ی، در  ی‌که خدامحور گردد، به‌طور متقرب شود و به آداب و اخلاق الهی متخلق 

کارهای  آن،  پرتو  تا در  افکند  انسان سایه  و اجتماعی  فــردی  زندگی  تمام شئون 



21 یگدزن رد یروحمادخ :لوا لصف   ﻿

انسان رنگ و بوی الهی و توحیدی به خود گرفته و ارزشمند شود. بنابراین، توجه 

ی است - در مسیرهای پر  به رضایتمندی الهی -که رکن اساسی در خدامحور

که انسان می‌تواند با پیمودنش، امید  پیچ‌وخم زندگی، تنها راه صحیحی است 

هُدَی 
ْ
هِ هُوَ ال سعادتمندی داشته باشد. چنان‌که در قرآن می‌خوانیم: >قُلْ اِنَّ هُدَی ال��ل

: در حقیقت، تنها هدایت خداست که هدایت  مِینَ<؛1 بگو
َ
مِرْنَا لنُسلِمَ لِرَبّ العَال

ُ
وَ ا

واقعی است و دستور یافته‌ایم که تسلیم پروردگار جهانیان باشیم«.

بنا این وصف، گزینش برنامه‌های تربیتی، باید به‌نحوی صورت پذیرد که انگیزۀ 

ی بدون کسب  رضایت خداوندی در متربی، روز به روز فزونی یابد، تا جایی که و

برای  متربی،  در  تعهد  روحیۀ  انتقال  نکند.  اقــدام  به هیچ عملی  الهی،  رضایت 

ک الهی، بارزترین ثمره‌ای است که از این اصل حاصل  تطبیق اعمال با معیار و ملا
می‌شود.2

تقواپیشگی  و  ی  توحیدباور اســاس  بر  اجتماعی،  و  فــردی  زندگی  مبنای  گر  ا

ی از مشکلات فردی، اجتماعی و خانوادگی از میان برمی‌خیزد، به  باشد، بسیار

این ترتیب که زندگی فرد، تحت مدیریت و ارادۀ خدا قرار می‌گیرد و در نتیجه، با 

تمسک به آن، در حوزۀ فردی، خودفراموشی و خودخواهی از میان می‌رود و خوف 

ی در مقابل گناه و فهم دین و بینش شریعت، جای  از خدا، آرامش درونی، پایدار

جمعی،  رفتارهای  کنترل  می‌توان  اجتماعی،  حــوزۀ  در  همچنین  می‌گیرد.  آن‌را 

روحیۀ  بسط  و  ی  مــهــرورز و  مردم‌دوستی  اجتماعی،  بغض‌های  و  حب  تعدیل 

آثار اجتماعی آن برشمرد. مخلص قلم  از مهم‌ترین  را  گذشت در حریم خانواده 

1. انعام، 71.

: مجله حوزه و دانشگاه ،  2. شهاب‌الدین مشایخی، اصول تربیت از دیدگاه قرآن، پایگاه مجلات تخصصی نور
پاییز 1381 - شماره 32، صص 50 - 68.



از شبهه تا فتنه22

این‌که خداباوران، هماره خداوند را در رفتارهای شخصی، خانوادگی و اجتماعی 

خویش، در نظر می‌گیرند و در دایرۀ بایدها و نبایدهای الهی و با کمال دقت، راه 

رشد و بالندگی را می‌پیمایند. مقصد آن‌ها، رضا و رضوان الهی است و صد البته 

که خداوند، قطب‌نمای تنظیم کارها و رفتار آن‌ها است.

گر خدا نبود که مارو بیافرینه، هیچی نبود، پس کی خدا رو خلق کرده؟ ا

برای پاسخ، دو مسئله را به‌صورت اختصار بررسی می‏کنیم:

1. آیا هر پدیده‏ای، نیاز به آفریدگار و یا به تعبیر فلسفی، احتیاج به‌علت دارد؟

2. آیا خداوند، نیاز به‌علت یا آفریدگار دارد؟

آن‌چه زمینه‌ساز این پرسش شده است، اشتباه در تبیین و فهم اصل علیت است؟ 

برخی، به غلط، این اصل را چنین بیان کرده‌اند که »هر موجودی برای موجود 

که »هر  شــدن، محتاج علت اســت«، در حالی‌که عبارت درســت چنین اســت 

معلولی، نیازمند علت است« یا »هر موجود ممکنی، محتاج علت است«. 

طبق قاعدۀ فلسفی »هر معلولی، محتاج علت است«، هر آن‌چه در به‌وجود 

آمدن، محتاج شی دیگری است، نیاز به آن شی دارد. وجود محتاج، »معلول« و 

وجودی که معلول به آن احتیاج دارد، »علت« نام دارد.

گر شیئی محتاج بود،  مفهوم احتیاج، محور و سنگ بنای این قاعده است. ا

گر محتاج نبود، علتی نمی‏خواهد و چون برخی فلاسفۀ غرب،  علت می‏خواهد و ا

این قاعده را صحیح، تبیین و روشن نکرده‏اند، دچار اشتباه شده و تصور نموده‏اند 

که هر موجودی، به‌علت احتیاج دارد، در حالی‌که چنین سخنی، نه قابل اثبات 

است و نه اصل علیت، چنین مطلبی را بیان می‌کند.



23 یگدزن رد یروحمادخ :لوا لصف   ﻿

که به تعبیر فلاسفه، اضافی  از مفاهیمی است  توضیح این‌که لفظ »علت«، 

، تصور و فهمیده می‌شود، مانند واژه و مفهوم  است؛ یعنی با لفظ و مفهومی دیگر

گر شخصی فرزند نداشته باشد، نمی‌توان به  پدر که با مفهوم فرزند قابل فهم است. ا

، با تصور فرزند داشتن همراه است )صرف‌نظر از این‌که در  او پدر گفت و اصولا پدر

ی وجود داشته باشد(. خارج و واقعیت، باید پدر

لفظ و مفهوم »علت« نیز چنین است. تا معلول )موجود محتاج( تصور نشود، 

گر در عالم معلولی وجود نداشته باشد،  کلمه علت بی‌معنا است، بدین جهت، ا

گر بتوان وجودی را اثبات نمود که هیچ احتیاجی  علتی هم موجود نخواهد بود و ا

است.  احتیاج  رفع  بــرای  علت  چون  داشــت؛  نخواهد  هم  علتی  باشد،  نداشته 

بنابراین، هر موجودی محتاج آفریدگار نیست؛ بلکه آن‌چه آفریدگار می‌خواهد، 

موجودی است که پدیده است، یعنی نبوده و بعد پدید آمده است.

آیا خداوند به‌علت یا آفریدگار احتیاج دارد؟

که چون تسلسل  کرده‏اند  اثبات خداوند استدلال  برای  برخی فلاسفۀ غرب، 

، ذهن مجبور است بپذیرد خدا وجود دارد؛ اما وجودی که  محال است، به ناچار

خود علت ندارد، برای آن‌ها قابل تبیین و اثبات نیست.

اما فلاسفۀ اسلامی، وجود خداوند را محتاج علت نمی‏دانند. نه بدین جهت 

که خداوند  بلکه بدین جهت  بپذیرد؛  را  که ذهن مجبور است چنین موجودی 

کسی یا شیئی بخواهد آن‌را  ، هیچ احتیاجی ندارد  علت هستی است، از این‌رو

برطرف نماید.

حقیقت هستی )که در عین دارا بودن مراتب و مظاهر مختلف، یک حقیقت 



از شبهه تا فتنه24

بیش نیست(، هرگز احتیاج و نیاز به شیئی دیگر ندارد. چون برای هستی، غیر و 
ماورائی تصور ندارد، غیر هستی، نیستی است.1

برای این‌که مطلب روشن‌تر شود، مثالی بیان می‏کنیم: فرض کنید شخصی در 

حال خوردن غذایی شور است و می‏پرسد چرا این غذا شور است؟ در جواب، به او 

گفته می‌شود که مثلا رب یا چیز دیگری که به غذا اضافه شده، شور بوده و غذا شور 

شده است. دوباره سؤال می‌کند که چرا رب یا آن مادۀ غذایی شور بوده؟ در جواب 

یاد بوده است. پس از این جواب، دیگر سؤال ادامه پیدا  می‏گویند چون نمک آن ز

نمی‌کند و شخص نمی‏پرسد که چرا نمک شور است؛ چون می‌داند نمک یعنی 

گر نمک شیرین باشد، دیگر نمک نیست؛ بلکه شکر  ماده غذایی که شور است و ا

ی در این‌جا متوقف می‌شود، نه به‌جهت این‌که مجبور شد  است. پس سؤال‌های و

ی نمک  ذهن خود را متوقف کند؛ بلکه به این جهت سؤال نکرد که دیگر برای شور

ی است. در مورد خداوند نیز این‌گونه است،  علتی وجود ندارد. نمک عین شور

وجود خدا عین هستی است و در آن هیچ جهت نیستی راه ندارد و نمی‌توان برای 

خدا علتی تصور نمود.

نتیجه: بنابراین، هر موجودی علت نمی‏خواهد؛ بلکه موجود محتاج و نیازمند 

است که محتاج علت است و چون خداوند غنی بالذات است و هیچ احتیاجی 

حَميدُ<؛2 ای 
ْ
غَنِيُّ ال

ْ
هُ هُوَ ال هِ وَ ال��ل ی ال��ل

َ
فُقَراءُ إِل

ْ
نْتُمُ ال

َ
اسُ أ هَا النَّ ّيُ

َ
ندارد، علتی هم ندارد: >يا أ

مردم! شما محتاج خداوند هستید و این تنها خداوند است که بی‌نیاز و ستوده 

است«.

1. مرتضی مطهرى، مجموعه آثار استاد شهيد مطهرى، ج1، ص498.

.15 ، 2. فاطر



25 یگدزن رد یروحمادخ :لوا لصف   ﻿

معرفی خدا در قرآن

خداوند در قرآن، برای خود، از ضمیرهای مذکر استفاده کرده، یعنی جنس 
مذکر بهتر است؟

بر  کرده،  کریم، برای خود از ضمیرهای مذکر استفاده  این‌که خداوند در قرآن 

 
ً
ناهُ قُرْآنا

ْ
ا جَعَل

َ
کریم، عربی می‌باشد: >إِنّ اساس قواعد زبان عربی است و زبان قرآن 

ونَ<؛1 ما آن‌را قرآنی عربی قرار دادیم، باشد که بیاندیشید«.
ُ
کمْ تَعْقِل

َّ
عَل

َ
بِیا ل عَرَ

چون قرآن عربی است، باید از قواعد این زبان استفاده شود. از طرفی، بر اساس 

ی نبوده و  که مؤنث حقیقی و یا مؤنث مجاز دستور زبان و ادبیات عربی، لفظی 

، با آن برخورد می‌شود. یا لفظا مؤنث نباشد، مذکر به حساب می‌آید و مثل مذکر

تمام مواردی که مذکر و مؤنث ندارد و از نظر لفظی هم علامت تأنیث را به همراه 

ندارد، می‌توان گفت که در حکم مذکر است و مذکر و مؤنث، مربوط به موجودات 

مادی است و خداوند نیز مجرد است.

الفاظی مانند لفظ مبارک »الله«، »قرآن« و ...، از همین قبیل هستند. با مراجعه 

که مؤید این حقیقت باشد. مثل  را یافت  به آیات قرآن مجید، می‌توان مــواردی 

خورشید که مظهر نور و زیبایی است، در قرآن به‌صورت مؤنث آمده و ماه، با لفظ 

قَمَرِ إِذا تَلاها<؛2 سوگند به خورشید و تابندگی‌اش 
ْ
مْسِ وَ ضُحاها وَ ال

َ
مذکر آمده: >وَ الشّ

و سوگند به ماه، چون از پی [خورشید] رود«.

ی می‌دانند، قرآن در  خورشید و ماه را چون در دستور زبان عرب مؤنث مجاز

1. زخرف، 3.

2. شمس، 1-2.



از شبهه تا فتنه26

این‌جا، طبق دستور زبان عرب، ضمیر آن دو را مؤنث آورد، نه این‌که خورشید و 

ماه، واقعا مؤنث باشند1 و ضمیرهای الله نیز همین است، نه این‌که قرآن کریم، خدا 

را مذکر بداند. البته استفاده از دستور زبان عربی، به این معنی نیست که خدا بین 

زن و مرد فرق گذاشته و عدالت را مراعات نکرده؛ بلکه اصلا خدا جسم نیست تا 

مذکر یا مؤنث باشد و کسی بگوید، چرا خدا مؤنث نشده و یا از ضمیری استفاده 

نکرده که نه مذکر بودنش را ثابت کند و نه مؤنث بودنش.

چرا خدا من رو به دنیا آورده؟ من نمی‌خواستم باشم!

هدف از آفرینش انسان، رسیدن به کمال است.2 بدین جهت، موجودی مختار 

و با اراده آفریده شده و رفتارش، غالبا بر اساس خواسته‌های درونی اوست و در 

قلمرو زندگی و اجتماعی خود، هر آن‌چه را که دوست داشته باشد، می‌تواند انجام 

 ، ی از امور بدهد؛ ولی نباید فراموش کرد که توانایی انسان، محدود است و بسیار

خارج از دایرۀ اختیار و ارادۀ او قرار دارند. در واقع، اراده و اختیار دربارۀ امور ممکن 

و انجام‌شدنی معنا دارد و ما نمی‌توانیم اختیار کنیم که مثلا خورشید طلوع نکند یا 

ی کنیم که پدر و مادر ما، پیش از تولد ما، با هم ازدواج نکنند. با تذکر این نکته،  کار

لازم است به نکات ذیل نیز توجه کنیم:

را  چیزی  تا  نیست،  موجود  آمدنش  دنیا  به  از  پیش  انسان  اولا،  که  می‌دانیم 

کسی اصلا  گر  ا بر اصل وجود خواهان است.  یا نخواهد. خواستن، فرع  بخواهد 

وجود نداشته باشد، خواستن برای او بی‌معنا خواهد بود.

، بسیار است و منحصر به  دوم: ناخواسته‌های آدمی نسبت به خواسته‌های او

1. محی الدین درویش، اعراب القرآن الکریم و بیانه، ج10، ص493.

2. محمدتقی مصباح یزدی، معارف قرآن)راه‌شناسی(، ج 4 و 5، ص9.



27
یگدزن رد یروحمادخ :لوا لصف   ﻿

ی می‌شود: مورد سؤال نیست. به‌عنوان نمونه، چند مورد یادآور

1. اصل آفرینش، همان‌گونه که در سؤال ‌آمده، خواستۀ آدمی در پیدایش خود 

عملی نیست. او چه بخواهد و چه نخواهد، با فراهم شدن شرایط و عوامل به‌وجود 

که  می‌کند  تصریح  طباطبایی،  علامه  چنان‌که  شــد.  خواهد  موجود  ی،  و آمــدن 
ی ندارد.1 انسان نسبت به اصل پیدایش خود، هیچ اختیار

نظم  اختلال  قلب،  خودکار  تپش  خــون،  مرتب  جریان  بــدن،  طبیعی  نظم   .2

طبیعی بدن با ورود میکروب و ...، هیچ‌کدام در اختیار انسان نیست و از دایرۀ 

خواست او بیرون است.

3. مختار بودن آدمی و این‌که موجودی است دارای انتخاب و گزینش، امری 

طبیعی و فطری است، یعنی در سرشت او نهاده شده و خارج از خواست انسان 

گزینش‌گر  و اصلا نمی‌تواند  اختیار است  با  اجبارا  آدمــی،   ، بیان دیگر به  اســت. 

نباشد.

گر  ا چیست؟  بیاییم«  دنیا  به  »نمی‌خواستیم  این‌که  از  منظور  دید  باید  حال 

که ناخواسته آمدن ما، با تکلیف‌پذیری انسان ناسازگار است  مقصود این باشد 

و موجودی که به‌رغم خواستۀ خود به‌وجود آمده، نباید به او بگویند که فلان کار را 

ی ندارد و خواستۀ او عملی نمی‌شود؛ در  انجام بده یا ترکش کن؛ زیرا هیچ اختیار

یابی ناقص است؛ زیرا  مجبور بودن تکوینی  ، باید گفت این ارز پاسخ به این تصور

 ، آدمی، ارتباطی به مجبور بودن در قلمرو قوانین، تشریع و علمکردها ندارد و این دو

کاملا از دو سنخ و گونه‌اند و این‌که بدون اختیار به دنیا آمده‌ایم، ارتباطی به اختیار 

ما در رفتار و کردارهای ما ندارد. 

1. محمدحسین طباطبائی، المیزان فی تفسیر القرآن، ج 10، ص370.



از شبهه تا فتنه28

انسان در اصل پیدایش مجبور اســت، در  گر  ا که  باید بداینم   ، از سوی دیگر

که در مقابل  مختار بودن هم مجبور است، یعنی نوع آفرینش او به‌گونه‌ای است 

ی  ی را می‌خواهد انجام بدهد، از رو ی دست و پا بسته تسلیم نیست. هر کار کار

ی را انجام دهد و کدام کار را  انتخاب و اختیار اوست و  نسبت به این‌که چه کار

ترک نماید، محاسبه و تأمل می‌کند.

پس از آن‌جایی که رحمت، بخشش و فیض، از صفات خالق هستی است، 

، بخشش کمالات و ایجاد عالم هستی است، بنابراین، هیچ نقص  لازمۀ وجود او

و عیبی بر ذات مقدس او لازم نمی‌آید که انسان یا موجودات دیگر را بیافریند تا به 

گر موجودات را نیافریند، نقص است؛ اما این‌که  کمال نهایی‌شان برسند؛ بلکه ا

هر کس به چه اندازه از رحمت و کمال الهی استفاده ‌کند، بستگی به استعداد و 

قابلیت وجودی او دارد. خداوند مواد خام را در اختیار بشر قرار داده، این‌که چه 
بسازد، کاملا مختار است.1

انتخاب‌گر  نه،  یا  بیاید  به‌وجود  آیا  این‌که  و  خود  آفرینش  اصل  در  آدمــی  پس 

نیست و با فراهم شدن علت آفریده می‌شود؛ ولی در محدودۀ عملکردهای خود، 

کاملا مختار و ‌آزاد است.

کشیدن در این دنیا چیست؟ آیا این سختی‌ها و  فایدۀ این همه سختی 
مصیبت‌ها حکمتی هم دارد؟

ی‌ها و سختی کشیدن‌ها، در قرآن کریم و روایات  فلسفه و حکمت بلایا و گرفتار

اهل بیت؟ع؟، مفصل وارد شده که اجمال آن چنین است:

1. محمدتقی مصباح یزدی، معارف قرآن، ج 4 و 5، ص 9.



29
یگدزن رد یروحمادخ :لوا لصف   ﻿

با یک نگرش کلی، می‌توان سختی‌ها و بلاها را به دو نوع تقسیم کرد. منشأ یک 

عکس‌العمل  و  عمل  عرصۀ  دنیا،  است.  ناپسند  کردارهای  سختی‌ها،  از  دسته 

که انجام دهد، ممکن است نتیجۀ آن‌را در دنیا  ی را  کار است، یعنی انسان هر 

کریم این  گرفتار یک سری بلاها و مصیبت‌ها ‌شود. فرمایش صریح قرآن  ببیند و 
مطلب را تائید می‌کند.1

نیست؛  انسان‌ها  زشــت  اعمال  ی‌ها،  گرفتار از  دیگری  گــروه  پیدایش  عامل 

که با نعمت‌ها، خوشی‌ها،  بلکه از باب امتحان الهی است. خداوند همان‌گونه 

ی‌ها، سختی کشیدن‌ها، فقر و ...  سلامتی‌ها و ...، انسان‌ها را می‌آزماید، با گرفتار

گر پیروزمندانه از امتحان بیرون آمد، به او  نیز او را مورد آزمون خود قرار می‌دهد تا ا

گر موفق نبود، صف خوبان از بدان  کند؛ ولی ا مدال افتخار و ارتقای درجه عطا 

جدا می‌شود و هر کس به نتیجۀ اعمال خود می‌رسد.

ی بر زندگی‌نامۀ شخصیت‌های بزرگ نشان می‌دهد که آن‌ها چگونه در متن  گذر

ی‌ها و سختی‌ها رشد کرده‌اند. خداوند از یتیم عبدالله، محمد؟ص؟،  بلاها، گرفتار

زمــان، خمینی،  ابراهیم  از یتیم سید مصطفی،  و  پیامبر مهر و رحمت می‌سازد 

یخ، نامشان می‌درخشد. تحویل جامعه می‌دهد و ده‌ها نمونۀ دیگر که در تار

جام بلا بیشترش می‌دهند 		 هر که در این بزم مقرب‌تر است 

ی‌ها، کوره‌ای است که طلای خالص را از طلای ناخالص جدا می‌سازد.  گرفتار

شایسته است آدمی، فرمایش بلند خدای سخن و امیر انسانیت را سرلوحۀ زندگی‌ 

گاه باشید! درختان بیابانی، چوبشان سخت‌تر و درختان  قرار دهد که می‌فرماید: »آ

هُمْ يَرْجِعُونَ<، روم، 41.
َّ
عَل

َ
وا ل

ُ
ذِي عَمِل

َّ
اسِ لِيُذِيقَهُمْ بَعْضَ ال يْدِي النَّ

َ
بَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أ

ْ
بَرِّ وَال

ْ
فَسَادُ فيِ ال

ْ
1. >ظَهَرَ ال



از شبهه تا فتنه30

، پوستشان نازکتر است. درختان بیابانی که با باران سیراب می‌شوند،  کنارۀ جویبار
آتش چو‌شان، شعله‌ورتر و پردوام‌تر است«.1

پس هر کسی در زندگی سختی می‌بیند؛ ولی سختی‌ها نسبت به انسان‌های 

ی از خواب غفلت  گاهی و بیدار ، نوعی گوشمالی است که چه بسا باعث آ گنهکار

گر از آن موفق بیرون  می‌شود؛ ولی نسبت به افراد مؤمن، امتحان و آزمون است. ا

شد، ترفیع درجه دارد و استعدادهایش شکوفا می‌شود. آن‌چه که باعث شکست 

آدمی می‌شود، روح ناامیدی است.

یان، نامه 45، بند 16. 1. نهج‌البلاغه، ترجمه حسین انصار



31
یگدزن رد یروحمادخ :لوا لصف   ﻿

رزق و روزی

گر خدا عادل است، چرا به بعضی، بسیار و به برخی، کم روزی می‌دهد؟ ا

ی، دست‌کم  دربارۀ تفاوت‌های موجود بین مخلوقات، مثل تفاوت در رزق و روز

یکرد می‌توان پاسخ گفت: با دو رو

که عدالت در مشهورترین  نخست، بر اساس معنای عدالت، با این توضیح 

کردن حق هر صاحب حقی به اوست.1 بر این اساس،  کلامی خود، عطا  معنای 

گر چیزی مستحق  گفته می‌شود صدق واژۀ عدالت، فرع وجود »حق« است، یعنی ا

قرار گرفتن در مکان و جایگاهی باشد، لازم است در همان جایگاه قرار گیرد، وگرنه 

گر حقی در میان نباشد، عنوان عدالت و ظلم معنا ندارد. ا

 ، بر فرض اگر شخصی تصمیم بگیرد به چند نیازمند کمک کند و به یک فقیر

2000 تومان و به دیگری، 1000 تومان بدهد، آیا فقیر دومی می‌تواند اعتراض کند که چرا 

؛ زیرا او و فرد اول، هیچ حقی  به او 2000 تومان دادی و به من هزار تومان؟ مسلما خیر

به گردن آن شخص نداشتند و او از روی میل درونی و به اختیار خود، به آن‌ها کمک 

کرده است، حال به هر دلیل، در کمک، تفاوتی قائل شده است. روشن است که این 

، هیچ ربطی به عدل و ظلم ندارد. نه تنها در حق فرد دوم؛ بلکه در حق کسی هم  امر

که به او چیزی داده نشده، ظلمی صورت نگرفته؛ چون حقی در میان نیست.

رابطۀ ما و همۀ موجودات با خداوند، از همین قبیل است. هیچ حقی بر خدا 

یم تا حق درخواست آن‌را داشته باشیم و در شیوۀ اعطای نعمت‌ها به خداوند  ندار

گله کرده، از او ناراضی باشیم و عدالت او را زیر سؤال ببریم.

1. محسن خراز‏ى، بدایة المعارف الإلهیة فی شرح عقائد الإمامیة، ج 1 ص 97.



از شبهه تا فتنه32

تفاوت‌ها  یشه‌یابی  ر و  الهی  حکمت  منظر  از  تفاوت‌ها،  بررسی  دوم،  یکرد  رو

ارتباطی  یع نعمتها در بین بندگان، با عدالت  است. در واقع، هر چند شیوۀ توز

کمک به فقیر نیز  که  ارتباط اســت. همان‌طور  اما با حکمت خداوند در  نــدارد؛ 

گر دلیل معقولی برای تفاوتی بین دو فقیر باشد،  از همین قبیل است. در واقع، ا

گر تفاوت گذاشتن، تابع هیچ دلیلی  تفاوت پرداخت‌ها، حکیمانه خواهد بود و ا

نباشد، آن کار نیک، دچار صفت منفی بی‌تدبیری و بی‌حکمتی خواهد بود. 

تنها  دارد،  وجــود  تفاوت‌هایی  گــر  ا هم  نعمت‌ها  یع  توز و  خداوند  ــارۀ  درب پس 

دلیل  که  هستند  الهی  حکمت  با  هم‌خوان  و  منطقی  و  قبول  قابل  صورتی،  در 

به  دادن  نعمت  در  خداوند  گفت  می‌توان  وگرنه  باشند،  داشته  کننده‌ای  قانع 

بندگان، حکیمانه برخورد ننموده و نوعی تبعیض بی‌دلیل را در عالم محقق کرده 

است. حال باید دید این اختلافات، ناشی از چیست و تفاوت بین مردم از نظر 

ی است؟ نعمت‏های ظاهری، به چه تناسب و معیار

کــه مثلا بــا هــوش بــالا یــا سلامت جسمی یــا در  ــردی  ــن اســت یقینا بین ف روش

که با هوشی ضعیف یا در  خانواده‌ای مرفه و یا با فرهنگ به دنیا می‌آید، با فردی 

ی و نقص جسمی و در خانواده‌ای فقیر و دردمند و یا دور از فرهنگ  حال بیمار

فرد  خــود  و  دارد  وجــود  فــراوانــی  تفاوت‌های  می‌شود،  متولد  اجتماعی  جایگاه  و 

ی بی‌علت و خارج از  ی از این امور دخالتی نــدارد؛ اما این نتایج امــور در بسیار

، دیگران مانند خانواده و گذشتگان  ی از این امور اختیار انسان‌ها نبوده و در بسیار

با  آن  رابطۀ  و  تفاوت‌ها چیست  باید دید خاستگاه  ابتدا  دخالت داشتند. پس 

عدالت خداوند چگونه است؟

یافت اصــولا، این موارد  با تأمل و دقت در اختلافات و تفاوت‌ها، می‌توان در

جهات مختلفی دارد:



33 یگدزن رد یروحمادخ :لوا لصف   ﻿

1. بعضی از تفاوت‌ها، معلول ستم و تجاوز افراد نسبت به حقوق دیگران است. 

ی از خانواده‌ها، ناشی از ظلمی  مشکلات مالی و انواع دردها و رنج‌ها در بسیار

گر ظلم‌ها نبود، وضع  گذشته، بر آن‌هــا یا پــدران آن‌هــا شده اســت. ا که در  است 

کنونی خانواده و خاندان حتی جامعه متفاوت بود. خداوند نخواسته ظلم باشد 

یا خانواده‌ای گرفتار فقر باشد، به همین دلیل، راهکار برطرف شدن آن‌ها را هم با 

ارسال پیامبران ارائه داده؛ اما چون راهکارها به‌طور کامل، به نتیجه نرسیده، چنین 

ی هم وجود دارد. امور

2. خداوند، عالم هستی را بر اساس نظام علت و معلول )اسباب و مسببات(، 

استوار کرده است. هیچ پدیده‏ای، بدون علت به‌وجود نمی‌آید. هر آن‌چه در عالم 

هستی محقق می‌شود، ناشی از علت و سبب خاصی است. آتش، علت سوزاندن 

با شرایط و  ک،  گرفتن نهال درون خــا قــرار  اســت. پیدایش درخــت میوه، معلول 

کیفیت خاص و آب و هوای مناسب و غیره است. لازمۀ نظام علت و معلولی 

کم بر جهان هستی، تحقق پدیده‏ها به‌دنبال علت آن‌هاست. حا

که آتش، علت سوزاندن است و برای انسان، منافعی مانند روشن  همان‌طور 

گر آتش به خانه یا بدن آدمی برسد،  کردن کوره‏های ذوب آهن و یا پختن غذا دارد، ا

ی از  کیفیت زندگی بسیار علت و سبب سوزاندن و صدمه دیدن می‌شود و ... . 

افراد هم در خیلی از موارد، پیرو و نتیجۀ رفتارها و تصمیم‌گیری‌های گذشتۀ خود 

ی و نقص جسمی برخی افراد  آن‌ها یا نسل‌های گذشته‌شان است ،همانند بیمار

که معلول مشکلات و نارسایی‌ها و کاستی‌های والدین و مانند آن است.

یعنی هر  آدمی است،  آفرینش  لازمه  و  تفاوت‌ها، طبیعی  از  3. قسمتی دیگر 

نظر  از  انسان‌ها،  همۀ  بــاز  شــود،  رعایت  انسانی  جامعه  در  عدالت  اصــول  قــدر 

استعداد و هوش و انواع ذوق و سلیقه‌ها، یکسان نخواهند بود. مسلما، بهره‌مندی 



از شبهه تا فتنه34

کار  تــوان  و  استعداد  با  مستقیمی  رابطۀ  هم  ثــروت  و  مــال  مانند  نعمت‌هایی  از 

که این امور در همۀ افراد یکسان نیست. این، همان  اقتصادی و مانند آن دارد 

ی خداوند نام برده می‌شود. حقیقتی است که از آن، به تقدیر روز

 ، به هر حال، ماهیت تفاوت‌ها هر چه که باشد، خداوند به‌واسطۀ همین امور

بشر را آزمایش می‌کند؛ اما با توجه به آن‌چه ذکر شد، به‌طور کلی، نمی‌توان گفت 

ی و فقر امتحان نماید؛ بلکه این خود اوست  خدا لزوما می‌خواهد کسی را به بیمار

ی را برای خویش، به ارمغان می‌آورد و همین،  که با کیفیت زندگی خود، فقر و بیمار

زمینۀ امتحان شدن او به این امور می‌شود. پس لزوما، این‌گونه نیست که خداوند 

گون در  گونا و عوامل  او مقدر نماید؛ بلکه علل  بــرای  را  فرد  نوع و شکل امتحان 

ی، نوع آزمون او را رقم می‌زنند. زندگی و

که علت تحقق شکل آزمون الهی هرچه باشد،  نکتۀ مهم و نهایی، آن است 

به‌دلیل عدالت مطلق خداوند، اختلاف وضعیت‌ها و تفاوت‌هایی که در سختی 

و آسانی امتحان برای افراد مختلف وجود دارد، به‌گونۀ عادلانه‌ای محاسبه می‌شود. 

در واقع، همۀ اختلافات، به شکلی دقیق و عادلانه، در شیوۀ تکالیف انسان‌ها و 

حسابرسی اعمالشان، در قیامت رعایت می‌شود.

مطمئنا، آنان که در دنیا از نعمات بیشتری برخوردار بودند، بیشتر مورد سؤال 

کسانی‌که آزمون‌های سخت  و بازخواست هستند و باید بیشتر پاسخ‌گو باشند. 

ی و ... را گذرانده‌اند، وضع بسیار بهتر و آسان‌تری را پیش‌رو خواهند  فقر و بیمار

کوتاه  برابر سختی  که در  کرد  را به‌خاطر تقدیرشان شکر خواهند  داشت و خدا 

دنیا، سعادت ابدی را نصیب آن‌ها نموده است. یعنی با وجود این تفاوت شکل 

آزمون‌ها، عدالت در تکالیف و مسئولیت‌ها و آزمایشات و حسابرسی اعمال افراد 

ملاحظه می‌گردد.



35 یگدزن رد یروحمادخ :لوا لصف   ﻿

که  سختی‌ها و مشکلات و تأثیرات آن در ایمان و عمل افــراد، چیزی نیست 

از نگاه خداوند مخفی بماند و مورد توجه قرار نگیرد و توقعی که خدا از فردی در 

و مرفه، بسیار  بــرخــوردار  فــردی  برابر  از توقع در  آزمونی سخت دارد،  به  ابتلا  حال 

ی و حسرت حقیقی، برای  متفاوت خواهد بود و در نگاه دقیق، سختی و دشوار

ی؛  کسانی است که در دنیا، به نعمت آزموده شده‌اند، نه به فقر و سختی و بیمار

زیرا در روایات متعددی آمده است: »در روز قیامت، کسانی‌که در دنیا، با صحت 

گوشت بدن آن‌ها را با قیچی در دنیا چیده  و عافیت به‌سر بردند، دوست دارند 
بودند، برای ثواب‌هایی که می‏بینند به اهل بلا می‏دهند«.1

چرا از خدا چیزی را که می‌خواهیم به ما نمی‌دهد؟

ی است.  سراسر زندگی آدمی، پوشیده از تلخی و شیرینی و شکست و پیروز

، برخلاف آن و همۀ این‌ها،  ، مطابق میل و خواستۀ انسان است و روز دیگر یک روز

م است. 
َ
از ویژگی‌های این عال

برای ما انسان‌ها، هر امتحانی بر توان و ظرفیتمان می‌افزاید، یا رشد و ترقی ما 

را به همراه دارد. خداوند فرموده که دعا کنید، من اجابت می‌کنم و در جای دیگر 

آیا همۀ دعاهای ما در دنیا مستجاب  هم به »سعی و تلاش« دعوت نموده؛ اما 

ــود؟ آیــا دعــای  مــی‌شــود؟ آیــا همۀ سعی و تــاش‌هــای مــا، نتیجه‌بخش خــواهــد ب

که  به مصلحت ماست  آیا  این‌که  اجابت می‌گردد؟ مهم‌تر  گناهکار  انسان‌های 

تمام دعاهایمان مستجاب شوند؟

نظر به این‌که در جای خود ثابت شده خداوند ارحم الراحمین است و رحمت 

کلی‌اش، شامل حال همگان، حتی گناهکاران می‌گردد، چه بسا درخواست‌های 

1. حسن دیلم‏ى، إرشاد القلوب إلى الصواب‏، ج 1، ص 42.



از شبهه تا فتنه36

رأفــت،  و  از سر لطف  ــوارد،  م از  را در خیلی  کــافــران(  گناهکارش )حتی  بندگان 

مستقیما و یا به‌واسطۀ شفاعت اولیای الهی می‌پذیرد و درخواست‌های آن‌ها را 

گناهکار و غافل بیدار شده و به‌سوی پروردگار مهربان  اجابت می‌فرماید تا بندۀ 

ی روا  یــاده‏رو که بر خویشتن ز : »ای بندگان من-  بازگردد. خداوند می‌فرماید: بگو

داشته‏اید- از رحمت خدا نومید مشوید. در حقیقت، خدا همۀ گناهان را می‏آمرزد، 
که او خود آمرزنده مهربان است‏«.1

کاملا قلبی و بدون خودخواهی بوده و برای غیر  گر دعا،  که ا این‌طور نیست 

ی از دعاها، صلاحیت  مادیات باشد، حتما در دنیا اجابت شود؛ بلکه اولا، بسیار

استجابت در دنیا را ندارند.

او  از   ، او بندگان  همۀ  و  اســت  جهان  ادارۀ  مقام  در  خــداونــد  آن‌کــه  توضیح 

هم  که  کند  ربوبیت  به‌گونه‌ای  را  جهان  باید  خداوند  و  ــد  دارن درخواست‌هایی 

ی  نظم عالم به هم‌نخورد، هم افراد به خواسته‌هایشان برسند، هم آسیب و گرفتار

ی  به‌خاطر این استجابت به دیگران نرسد و هم سنت‌های الهی در جهان جار

باشد. 

گاه درخواست‌های بندگان با هم ناسازگار است.  که  ، می‌دانیم  از سوی دیگر

که باران ببارد و هم‌زمان در همان  مثلا عده‌ای به‌خاطر شغلشان، دعا می‌کنند 

منطقه، عده‌ای به‌علت دیگری از خدا می‌خواهند که باران نبارد. گاه درخواست 

بنده‌ای، به صلاح او است؛ ولی به صلاح شخص دیگری نیست. مثلا پسر جوانی 

دعا می‌کند که با دختر مورد علاقه‌اش ازدواج کند؛ ولی ممکن است دختر به او 

علاقه نداشته باشد یا ممکن است دختر امکان ازدواج با شخص دیگری را داشته 

.53 ، 1. زمر



37
یگدزن رد یروحمادخ :لوا لصف   ﻿

باشد که بسیار از جوان اول سزاوارتر است. گاه دعاهای بندگان، ناقض سنت‌های 

، برخی مشکلات حل شود، در حالی‌که  الهی است و مثلا انتظار دارند معجزه‌وار

کثر امور جهان، از طرق عادی و از مجرای اسباب اداره  سنت الهی، این است که ا

گاه ممکن است اجابت دعا برای خود شخص، مفسده و دردسر داشته  شوند. 

باشد، مثلا به‌خاطر نابه‌جا بودن یا زشت بودن تقاضایش، گاهی خدا خواستة او را 

ی در نظر گرفته و او  اجابت نمی‌کند؛ چون ممکن است مصلحت بهتری برای و
چون علم ندارد، اصرار می‌ورزد.1

، گفته شده، شایسته است کسی‌که دعا می‌کند، دعایش را به خواست  از این‌رو

خداوند سبحان مشروط کند و بگوید: »ما شاء الله لا حول و لا قوة الا بالله«.

باید  ندارند،  دنیا منعی  در  اجابت  از جهت  که  از دعاهایی  آن بخش  ثانیا، 

شرایط و زمینۀ خاصۀ استجابت دعا را در زندگی خود فراهم نمود و سعی شود 

نکاتی را که باعث اجابت هنگام دعا کردن است، رعایت کند که در این‌جا، به 

یم: ذکر برخی از شرایط اجابت دعا می‌پرداز

را  واجبی  نماز  کس  »هــر  می‌فرماید:  کــرم؟ص؟  ا پیامبر  واجــبــات،  به  اهتمام   .1

بخواند، پس از آن، یک دعای مستجاب نزد خدا دارد«.2 در روایت دیگری آمده: 
»دعای بین دو نماز رد نمی‌شود«؛3

کیزه و حلال است؛ 2. از جمله شرایط استجابت دعا، کسب و کار پا

1. عرب نوکدی، رحمت الله، کلید سعادت، صص4-93.

، ج90، ص344. 2. محمدباقر مجلسی، بحارالانوار

3. همان.



از شبهه تا فتنه38

این‌که  یعنی  باشد،1  محکم  و  صحیح  اعتقاد  و  ایمان  نظر  از  کننده  دعا  .3

و  کند  بـــرآورده  را  او  قــادر اســت، حاجات  که خداوند  کامل داشته باشد  اعتقاد 

گر اعتقاد داشته باشد؛ اما دربارۀ اجابت  ی را به سرمنزل مقصود برساند. حتی ا و

ی امتحان، به درگاهش دعا  دعایش از سوی خدا، دچار تردید باشد و صرفا از رو
کند، دعایش مستجاب نمی‌گردد؛2

که احتمال استجابت بیشتر است، برای دعا در نظر  از زمان‌هایی  4. برخی 

گرفته شود. حضرت فاطمه زهــرا)س( به خدمتگزار خود ـ فضه ـ فرمودند: »هرگاه 

آفتاب به وسط آسمان رسید، مرا مطلع کن؛ چون آن هنگام، ساعتی است که دعا 
در آن به اجابت می‌رسد«.3

یدن بادها،  امام صادق؟ع؟ می‌فرماید: »برای دعا، چهار زمان بجوئید: هنگام وز

یختن  از بین رفتن سایه‌ها )پیش از غروب آفتاب(، هنگام بارش باران و همزمان با ر
اولین قطرۀ خون شهید مؤمن؛ زیرا در این اوقات، درهای آسمان گشوده می‌شود«.4

بر این اســاس، دعای مؤمن به درگــاه خدا با شرایطش به اجابت می‌رسد؛ اما 

اجابت سه حالت دارد که هر کدام از حالت‌ها برای انسان رخ بدهد، اجر معنوی 

دارد:

اما مشروط به دعا  او می‌رسد؛  به  و  1. اعطای خواسته، به صلاح بنده است 

گرچه دعا نکند.  نیست، مانند نعمت‌های عام الهی که همگان از آن برخوردارند، ا

در این صورت، ثمرۀ دعا، تقرب بنده و نزدیکی به خداست؛

1. محمدابراهیم نصراللهی بروجردی، هزار و یک ختم، ص 8-12.

2. همان.

3. همان.

، ج 90، ص 343. 4. محمدباقر مجلسی، بحارالانوار



39
یگدزن رد یروحمادخ :لوا لصف   ﻿

2. خواسته، جنبۀ خصوصی دارد و رسیدن به آن، مشروط به دعا کردن است تا 

دعا نکند به او اعطا نمی‌گردد. ثمرۀ دعا، یکی، رسیدن به مطلوب و دیگری، تقرب 

به خدا است؛

3. اعطای خواسته، به صلاح بنده نبوده و به هیچ عنوان به آن نمی‌رسد، چه دعا 

بکند و چه نکند. ثمرۀ دعا، تقرب به خدا و عوض دعای ظاهرا مستجاب نشده، 

ی‌که انسان در قیامت آرزو می‌کند: ای‌کاش  ی است.1 به‌طور اجر و عطای اخرو

در دنیا هیچ‌یک از دعاهایش مستجاب نمی‌شد و در عوض، در آخرت از آن‌ها 

بهره می‌برد. این در وقتی است که بنده در قیامت، بزرگی و عظمت پاداش‌هایی را 

می‌بیند که در مقابل دعای مستجاب نشده‌اش به او داده‌اند. قرب الهی می‌تواند 

از طریق آمرزش گناهان باشد.

در واقع، می‌توان نتیجه گرفت که هیچ دعایی نیست که مستجاب نشود؛ بلکه 

همۀ دعاها به اجابت می‌رسند و فقط شکل اجابت آن‌ها متفاوت است. برخی، 

کننده خواسته برآورده می‌شوند؛ برخی، در زمانی دیگر و با  به همان شکلی که دعا

شرایطی بهتر به هدف می‌‌رسند؛ برخی دعا نیز تبدیل به مانع بلا شده و خداوند 

در ازای آن دعاها، بلاهایی را برمی‌گرداند و سر آخر برخی از دعاها نیز در قیامت به 

شکل اجر و ثواب بی‌پایان برآورده می‌شوند.

بنابراین، در هر حال انسان باید به درگاه رحمت الهی دعا و تضرع نماید و در 

هیچ وضعی، نباید دست از طلب بردارد.

1. رضا جاهد، داروخانه معنوی، صص22-24.



از شبهه تا فتنه40

حکمت عبادت

خدا چه نیازی به عبادت ما دارد؟

پاسخ را در چند محور ارائه می‌دهیم:

1. با توجه به آیات و روایات و ادلۀ عقلی، هدف خدا از آفرینش انسان، چیزی 

که می‌دانیم وجود خدا از هر جهت،  کش کند؛ چرا نیست که بازگشت به ذات پا

بیرون ذات  در  را  باید هدف  بنابراین،  اســت.  بالذات  و غنی  و بی‌نهایت  کامل 

در  آن‌هاست.  کمال  مایۀ  و  بازمی‌گردد  به مخلوقات  که  کــرد، هدفی  او جستجو 

لِيَعْبُدُونِ<؛1 جن و انس را نیافریدیم، مگر این‌که  إِلا  الإِنْــسَ  وَ  جِنَّ 
ْ
ال قْتُ 

َ
>وَمَا خَل آیه: 

ی عبودیت و بندگی تکیه شده و با صراحت تمام، آن‌را به‌عنوان  مرا بپرستند«، رو

هدف نهایی آفرینش جن و انس معرفی می‌کند. اندکی تأمل در مفهوم این آیه و 

مشابه آن، نشان می‌دهد هدف اصلی آفرینش، عبودیت است. بنابراین، روشن 

شد همه برای عبادت پروردگار آفریده شده‌ایم.

ی ندارد و  توضیح: بدون تردید، خداوند به خلقت انسان و به عبادت او نیاز

سودی که از عبادت آدمی حاصل می‌شود، به‌طور کامل به خود انسان برمی‌گردد 

ی دلسوز  گر آموزگار ی به آن نــدارد؛ چون خدا غنی مطلق است. ا و خداوند نیاز

و در منزل  کلاس  گون درســی در  گونا انجام تکالیف  به  را  و مهربان، دانــش‌آمــوز 

ملزم می‌کند و با تهدید و جدیت، او را به انجام تکالیف وادار می‌نماید، بسیار 

روشن است تمام سود انجام تکالیف، از آن دانش‌آموز است و معلم تنها از باب 

، او را به انجام تکالیف مجبور  محبت و خیرخواهی و سعادت‌خواهی دانش‌آموز

گر فرمود: ما انسان‌ها را برای عبادت آفریده‌ایم، تمام سود عبادت  می‌کند. خدا نیز ا

یات، 56.  1. ذار



41
یگدزن رد یروحمادخ :لوا لصف   ﻿

به جیب عبادت‌کننده می‌رود، پس خلقت بشر برای عبادت و تمام عبادات و 

که متوجه انسان می‌شود، برای تکامل و سعادت و آسایش آدمی  تکالیف الهی 

است و انسان در پرتو نور تکالیف، به کمال و هدف آفرینش خود دست می‌یابد.

هر  تکوین،  نظام  »در  می‌گوید:  مسئله  ایــن  تحلیل  در  آملی  جـــوادی  اســتــاد 

ی می‌کند و در ذات و  معلولی، بندۀ علت خود است، در حدوث و بقا از آن پیرو

صفت و فعل، فرمان آن‌را می‌برد. هیچ‌گونه گسستگی، در رشتۀ علیت راه ندارد. 

که در قرآن آمده، همه ناظر  عناوین اسلام، تسبیح، سجده، عبودیت و اطاعت 

از او  ی بیهوده  کار اثر حکمت خدای سبحان، هیچ  بر  به همین مطلب است. 

صادر نمی‌شود؛ چون خداوند حکیم است و هر حکیمی، کارش را با هدف انجام 

، هیچ چیزی  می‌دهد، پس کار خداوند، دارای هدف است و بر اثر غنای ذاتی او

نمی‌تواند هدف ذات حق باشد؛ زیرا لازمه‌اش، آن است که ذات بدون آن هدف 

کامل نبوده و با نیل به آن کامل شود، در حالی‌که واجب‌الوجود، عین کمال صرف و 

گر  نامحدود است. هدف انس و جن در نظام تشریع، تکامل عبادی آن‌ها است و ا

انسان که دارای روح مجرد عقل است، آن‌را شکوفا کند و از همراهان خود سبقت 

ی از موجودات مادون قرار می‌گیرد ... و در مجموع،  بگیرد، خودش هدف بسیار
می‌توان یقین شهودی به معارف را هدف نهایی آفرینش انسان دانست«.1

، روزه و سایر  2. حقیقت عبادت چیست؟ آیا تنها انجام مراسمی مانند نماز

واجبات منظور است؟ یا حقیقتی فراتر از آن‌ها؟ 

یادی دارد و مصداق عبادت‌اند؛  همۀ عبادت‌هایی که در دین آمده، اهمیت ز

اما عبادت مفهومی فراتر از امور یاد شده دارد که هدف از آفرینش آدمی، عبادت 

1. عبدالله جوادی آملی، حکمت عبادات، ص 24.



از شبهه تا فتنه42

به مفهوم کامل‌تر آن است؛ چون »عبد« از نظر لغت عرب، به انسانی گفته می‌شود 

که سر تا پا، به مولا و صاحب خود تعلق دارد، اراده‌اش، پیرو ارادۀ او و خواستش، 

تابع خواست او است. 

عبودیت عبارت است از اظهار آخرین درجۀ فروتنی در برابر معبود و به همین 

دلیل، تنها کسی می‌تواند معبود باشد که نهایت بخشش و لطف را کرده و او کسی 

جز خدا نیست. 

بنابراین، عبودیت، نهایت اوج تکامل انسان و قرب او به خداست. عبودیت، 

بالاخره عبودیت  و  زمینه‌هاست  تمام  در  ی  فرمانبردار و  و شرط  بی‌قید  اطاعت 

کامل، آن است که آدمی جز به معبود واقعی، یعنی کمال مطلق نیندیشد، جز در 

راه او گام برندارد و هر چه را غیر اوست، فراموش کند و این است هدف آفرینش 

گاهی به  که خدا برای وصول به آن، میدان آزمایشی فراهم ساخته و علم و آ بشر 
انسان داده و نتیجة نهایی آن، غرق شدن در اقیانوس رحمت الهی است.1

3. مگر خدا به عبادت ما محتاج است که ما را برای عبادت خلق کرده است؟ 

آفرینش نه تنها نشانۀ ناتوانی و نقص نیست؛ بلکه دلیل بر توانایی و کمال است. 

در میان ما انسان‌ها، هر کسی‌که از نظر علمی، فکری، جسمی، هنری و ...، کامل‌تر و 

تواناتر است، آثار وجودی او بیشتر است. مثلا دانشمند می‌تواند چیزی را بسازد و یا 

کشف کند، در حالی‌که انسان‌های عادی به‌دلیل ناتوانی علمی، هرگز نمی‌توانند چیزی 

بسازند یا پدیدة علمی را کشف کنند یا مثلا افــرادی که دارای کمالات بیشتری‌اند، 

می‌توانند کارهای مهم انجام بدهند، در حالی‌که افراد ناقص از نظر علمی و یا جسمی 

و مانند آن، به‌دلیل کمبودها و کاستی‌های خود، کار مهمی را نمی‌توانند انجام بدهند. 

1. ناصر مکارم شیرازی، تفسیر نمونه، ج22، ص 388. 



43
یگدزن رد یروحمادخ :لوا لصف   ﻿

بنابراین، بسیار روشن است که آفرینش، دلیل بر توانایی و کمال است و نه دلیل بر عجز 

و نقص. با توجه به این مثال، گویا مسئله تا حدودی به ذهن نزدیک‌تر شد. در قرآن کریم، 

آیات متعددی آمده که آفرینش عالم و آدم را به‌عنوان دلیل بر قدرت و توانایی و کمال 

خدا دانسته که به چند نمونه از آیات اشاره می‌شود:

هُ عَلی‏ كُلِّ شَيْ‏ءٍ قَديرٌ<؛1 خداوند هرچه بخواهد، می‌آفریند و  قُ ما يَشاءُ وَ ال��ل
ُ
- >يَخْل

خدا بر هر چیزی تواناست«.

هُمْ...<؛2 آیا 
َ
قَ مِثْل

ُ
نْ يَخْل

َ
رْضَ قادِرٌ عَلی‏ أ

َ
ماواتِ وَ الأ قَ السَّ

َ
ذي خَل

َّ
هَ ال نَّ ال��ل

َ
وْا أ مْ يَرَ

َ
 وَ ل

َ
- >أ

نداستند خدایی که آسمان‌ها و زمین را آفریده، تواناست که مانند آن‌را بیافریند؟«.

و  توانایی  بر  که خلقت خداوند، دلیل  آن است  از  آیــات، سخن  این‌گونه  در 

، عدم آفرینش را دلیل از عجز از خلقت دانسته  قدرت او و در برخی آیات دیگر

هُ<؛3 کسانی را که 
َ
وِ اجْتَمَعُوا ل

َ
 وَ ل

ً
قُوا ذُبابا

ُ
نْ يَخْل

َ
هِ ل ذينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ ال��ل

َّ
و فرموده: >إِنَّ ال

جز خدا می‌خوانند، هرگز حتی مگسی را نمی‌آفرینند، هرچند برای آفریدن آن گرد 

هم آیند!«.

در این آیه، عدم توانایی بر خلقت، دلیل بر ضعف و عجز و ناتوانی دانسته 

که در قرآن فــراوان آمده، به‌خوبی  شده است. بنابراین، از مجموع این‌گونه آیات 

به‌دست می‌آید، برخلاف آن‌چه در پرسش مطرح شده، آفرینش دلیل بر قدرت و 

کریم، دربارۀ  . به همین جهت، در قرآن  کمال خداوند است، نه نقص و عجز او

خلقت و این‌که خداوند قدرت بر آفرینش دارد، فراوان بحث شده است.

1. مائده، 17. 

2. اسراء، 99. 

3. حج، 73. 





فصل دوم: راه و راهنماشناسی در زندگی





درآمد 

از آن‌جا که انسان، موجودی حقیقی و دارای استعداد رسیدن به آخرین مرحله 

کمال است، خداوند متعال هم از هیچ‌گونه فیض و بخششی کوتاهی ندارد؛ بنابراین، 

، کمالاتی اعطا می‌کند تا به فعلیت برسد که هر  به هر شخصی، به اندازۀ استعداد او

کس دارای صفات نیک و اخلاق پسندیده‌ای است، کمال او بهشت و اگر دارای 

، بحث نیاز ضروری انسان‌ها به  اخلاق فاسد باشد، کمال او دوزخ می‌باشد. از این‌رو

وحی و شریعت و نبوت و امامت،  مسئله‌ای حقیقی و مورد نیاز می‌باشد.

گر به‌معنی فاعل  گرفته شده است و بر وزن فعیل است(، ا نبوت )که از نبی 

گر  که نبی از جانب خدا خبر می‌دهد و ا باشد، معنایش خبر دهنده است؛ زیرا 

به‌معنی مفعول باشد، معنایش خبر داده شده است که به نبی از جانب خدا خبر 
داده می‌شود.1

که رابط بین خالق و مخلوقات می‌باشد.  کسی است  در نبوت، صحبت از 

نبوت، یعنی اعتقاد به پیامبر واقعی که از جانب خدای واقعی است. زندگی انسان 

و حیوان، در مواردی مشترک است، مانند حیات، غذا خوردن، خوابیدن، زاد و ولد 

و در مواردی با هم اختلاف دارند، مانند: لباس، خانه، شغل و این‌که انسان‌ها، 

کامل و صحیح می‌باشد  نیازمند »قانون« هستند. انسان، نیازمند قانونی جامع، 

1. سید علی‌اکبر قرشی، قاموس قرآن، ج۷، ص۷.    



از شبهه تا فتنه48

کنید در  نیاید. تصور  و اختلالی در آن پدید  رود  تا زندگی‌اش طبق اصول پیش 

برخی امور مانند: بیمارستان‌ها، خیابان‌ها و ... قانون نباشد، چه اتفاقی می‌افتد؟ 

ما انسان‌ها چون یک موجود اجتماعی هستیم، پس نیازمند قانون هستیم تا از هرج 

و مرج جلوگیری شود.

مسلما، همۀ افراد نمی‌توانند واضع قانون باشند؛ بلکه این کار را باید افراد دانا 

مسائل  مانند  ی  امــور زمینۀ  در  می‌توانند  فقط  اشخاص،  از  برخی  دهند.  انجام 

اجتماعی و مادی مردم قانون وضع کنند و نمی‌توانند در زمینۀ معنوی قانون وضع 

گاه نیستند! بنابراین، کسی می‌تواند واضع قانون در  کنند؛ چون از ارادۀ پروردگار آ

یم  امور معنوی باشد که از سوی خداوند باشد. ما نیاز به قانون در امور معنوی دار

تا متدین شویم. خداوند شخصی را برگزیده تا قوانین خود را به مردم ابلاغ کند، نام 

« است. این شخص »پیغامبر

با توجه به این‌که خداوند حکیم است و کار بیهوده انجام نمی‌دهد، همچنین 
تا زمان حال  ابتدای خلقت  از  را  کار  خلقتش به بهترین وجه است، حتما این 
انجام داده است. خداوند این عمل را به‌دلیل لطفش و این‌که بندگان را سرگردان 

نگذارد، انجام داده است.

کلمۀ »بِعثَت« در لغت، به‌معنای برانگیختن است و در اصطلاح، به‌معنای 
انتخاب شدن پیامبری از بین مردم می‌باشد. از امام صادق؟ع؟ پرسیدند فلسفه 
نبوت چیست؟ امام در پاسخ فرمود: »برای این‌که بعد از پیامبران، دیگر حجت و 
بهانه‌ای برای مردم نماند و نگویند که کسی برای هدایت ما نیامد، آیا نمی‌شنوی 
به‌وجود  اهل دوزخ  برابر  آن  ی  از نگهبانان دوزخ و حجت‌آور نقل  به  که خداوند 

پیامبران می‌فرماید: آیا برای شما بیم‌دهنده‌ای نیامد؟«.1

ج۶، ص۴۰؛ محمد محمدی ری‌شهری، میزان  کلمات القرآن الکریم،  1. حسن میرزا مصطفوی، التحقیق فی 



49 ر زندگداسی نهنماشار و هار :دوم لصف   ﻿

فرستاده شده،  انسان‌ها  برای هدايت  پروردگار  از جانب  كه  قوانينی  و  احكام 

در صورتی از تغيير و تحريف مصون می‌ماند كه حافظ آن‌ها، كسی باشد كه سهو 

گناه، معصوم و در امان باشد و بدون وجود امام  و فراموشی در او راه نداشته و از 

معصوم، چنين موضوعی تحقق پيدا نمیك‏ند؛ زيرا امكان ارتكاب خطا در هر يك 

از افراد ملت وجود دارد و مجموع ملت نيز جز آحاد و افراد، وجودی ندارد. بنابراين، 

وقتی هر فردی از آنــان، غيرمعصوم شد، مجموع هم غيرمعصوم خواهد بود. امام 

رضا)علیه السلام( دربارۀ ضرورت وجود امام معصوم فرمود: »چون برای مردم قوانين 

و دستورات معينی تعيين شده و مأمورند از حدود شرعی تجاوز نكنند، اين موضوع 
امكان ندارد، مگر اينك‌ه شخص امينی بر آنان، گمارده شود ...«.1

رفتارش،  و  سخن  كه  است  شخصی  به  نيازمند  دينی،  اجتماع  هر  بنابراین، 

دين،  آن  محتوای  و  مسائل  در  گــر  ا تا  باشد  باطل  و  حق  ميزان  و  قاطع  حجت 

، اختلافات حل شده و دين از انحراف مصون  اختلافی پيش آمد، با مراجعه به او

گرامی  پيامبر  از  بعد  انسان‌های  نيز وجــود چنين  اســام  در دين مقدس  بماند. 

ی است و گرنه برداشتهای مختلف از دين بقای آن‌را به‌صورت  اسلام؟ص؟، ضرور

صحيح در فرهنگ جامعه به خطر مــی‏انــدازد. حضرت رضــا؟ع؟ در اين زمينه 

، امين، حافظ و نگاهدار )دين و اسرار الهی(  گر خداوند، امامی استوار فرمود: »... ا

و  از بين مــی‌رود  كهنه می‌شود و دين  برای مردم قرارندهد، به‌طور قطع، شريعت 

؟ص؟ و احكام الهی، دگرگون می‌شود، بدعت‌گزاران بر آن می‏افزايند و  سنت پيامبر
ملحدان از آن میك‏اهند و كار را بر مسلمانان مشتبه می‏سازند«.2

الحکمة، ص۵۷۸۳.

، ج 23، ص 32. 1. محمدباقر مجلسی، بحار الانوار

2. همان.



از شبهه تا فتنه50

بی‌شک، هر اجتماعی از انسان‌ها همواره نیازمند رهبری مقتدر است تا امور 

«؛1 اما مسئلۀ   للنّاس من أمیر برّ أو فاجر
َ

خویش را تحت تدبیر او تمشیت کند: »لابُدّ

ک نیاز به  امامت و ولایت، برتر از رهبری و تمشیت امور دنیایی مردم است و ملا

پیامبر و امام معصوم، منحصر در امور یاد شده نخواهد بود.

1. نهج‌البلاغه، خطبه40.



51 ر زندگداسی نهنماشار و هار :دوم لصف   ﻿

صلوات

چرا پیامبر؟ص؟ هر روز برای خود و خاندانش صلوات می‌فرستاد؟

1. صلوات، امر الهی است که معانی عمیقی دارد؛ بنابراین، وقتی خدا به‌ویژه 

کرم؟ص؟ )که مخاطب  خطاب به مؤمنان1 امری می‌نماید، پیش از همگان، پیامبر ا

وحی بودند و میان انسان، ملک و جن، در رأس مؤمنان قرار دارند( مخاطب آن 

فرمان می‌باشند و البته که بیش از همگان، امر پروردگار را اطاعت و اجرا می‌کردند. 

يْهِ 
َ
وا عَل

ُّ
ذينَ آمَنُوا صَل

َّ
هَا ال ّيُ

َ
بِيِّ يا أ ی النَّ

َ
ونَ عَل

ُّ
تَهُ يُصَل

َ
هَ وَ مَلائِك وقتی دستور صادر شد: >إِنَّ ال��ل

<؛2 خدا و فرشتگانش بر پیامبر درود می‌فرستند؛ ای کسانی‌که ایمان 
ً
مُوا تَسْليما ِ

ّ
وَ سَل

[ باشید«، اولین  آورده‌اید، بر او درود فرستید و سلام گویید و کاملا تسلیم ]فرمان او

که در اطاعت، بر  گیرندۀ وحی، یعنی خود حضرت می‌باشند و البته  مخاطب، 

همه پیشگامی‌دارند و بیش از سایر مؤمنان، مراقبت و استمرار داشتند. بنابراین، 

ایشان  از  وقتی  چــون  بلکه  می‌فرستادند؛  صلوات  همگان  مانند  ایشان  تنها  نه 

یم و صلوات بفرستیم، فرمودند که  پرسیده شد که چگونه این امر خدا را به‌جا آور

بگویید: »اللهم صل علی محمد و آل محمد« و یا با اضافاتی که در سایر روایات 

آمده است که معلوم می‌شود خودشان به هر چه که تعلیم نموده و دستور می‌دادند، 

پیش‌تر و بیشتر عمل می‌نمودند.

کار درستی  گمان دارند سلام و صلوات فرستادن به خود،  2. برخی به خطا، 

ی امر نمود، واجب می‌شود؛ ثانیا، بسیار طبیعی  نیست؛ اما اولا، وقتی خدا به‌کار

که از سوی خدا به آن مأمور شده  که هست و آن‌چــه  که انسان، به آن‌چــه  است 

ذِینَ آمَنُوا<.
َّ
یهَا ال

َ
1. >یا أ

2. احزاب، 56.



از شبهه تا فتنه52

ک  بِّ ا بِنِعْمَةِ رَ مَّ
َ
که خدا به او نعمت داده، اقرار نماید، چنان‌که فرمود: >وَ أ و آن‌چه 

ثْ<؛1 و اما نعمت پروردگارت را بازگو کن«. فَحَدِّ

صلوات در اصــل، یک دعــای بسیار بــزرگ اســت و بدیهی اســت هر عاقل و 

از  که  است  آن  دعا  بهترین  می‌کند.  دعا  خاندانش،  و  خود  بــرای  بسیار  مؤمنی، 

گرداند. پس، این‌که حضرت یا هر  خدا بخواهد صلوات و رحمتش را مشمول او 

شخص دیگری، برای خودش دعا کند، نه تنها عجیب و غریب نیست؛ بلکه امری 

است معقول و منطقی.

که انبیا و رسولان الهی، بر خودشان سلام و درود  کریم می‌خوانیم  3. در قرآن 

که سلام و درود، به‌معنای »منیت« نیست؛ بلکه ارج نهادن به  می‌فرستادند؛ چرا

مقامی است که خداوند موهبت نموده است. چنان‌که حضرت عیسی؟ع؟ گفت: 

ی که زاده  بْعَثُ حَیا<؛2 و سلام بر من! روز
ُ
مُوتُ وَ یوْمَ أ

َ
ی یوْمَ وُلِدْتُ وَ یوْمَ أ

َ
امُ عَل

َ
ل >وَ السَّ

ی که زنده برانگیخته می‌شوم«. ی که می‌میرم و روز شدم و روز

، آن‌هم در نمازهای واجب و سپس  ، پنج‌بار 4. ما نیز دست کم، در شبانه روز

لامُ  مستحب، به خود و سپس به تمامی بندگان صالح خدا، سلام می‌دهیم: »اَلسَّ

ینا وَ عَلی عِبادِالله الصّالِحینَ«.
َ
عَل

1. ضحی، 11.

2. مریم، 33.



53
ر زندگداسی نهنماشار و هار :دوم لصف   ﻿

پیامبر ایرانیان

کثر پیامبران و امامان، برای  چرا پیامبری برای ایران فرستاده نشده؟ چرا ا
عرب‌ها بودند؟

رسالت پیامبران الهی برای هدایت بشر

، از سوی خداوند در حوزه  با توجه به این‌که فرستادن پیامبر برای هدایت بشر

ادیان الهی مطرح است، سخن از پیامبران الهی در نقاط مختلف جهان نیز به 

که از سوی منکران خدا و مخالفان  متون این ادیان قابل استناد است و منابعی 

ادیان الهی نگاشته شده، به‌دلیل این‌که فقط تحلیل و نقد است، در این حوزه، 

قابل اعتماد و استناد نیست.

و  آسیا  بــرای مناطق شــرق  احادیث اسلامی، ‌پیامبرانی  در  و  ادیــان  یخ  تار در 

که از آن‌ها در قرآن و احادیث، نام  قارۀ آمریکا ثبت نشده است. تمام پیامبرانی 

برده شدهاست، در حوزۀ شرق آفریقا و غرب آسیا بوده‌اند. این‌که آیا حتما در این 

یم، همان‌گونه که بر بعثت آن‌ها در  مناطق، پیامبرانی مبعوث نشده‌اند، دلیلی ندار

این مناطق، دلیل روشنی وجود ندارد. هر چند لطف الهی اقتضا می‌کند، بشر را 

دست کم با وجود انسان‌های خداپرست هدایت کند و آنان را به حال خودشان 

رها نکند.

به فرض این‌که در مناطق نامبرده، پیامبرانی مبعوث نشده باشند، بدون سبب 

و علت نبوده است. هر چند از علل نبود پیامبران در این مناطق، اطلاع روشن و 

یم؛ اما برای رفع این شبهه، می‌توان به مطالب ذیل توجه کرد: دقیق ندار

یخ، برای چین، آمریکا، هند، ژاپن و ...،  1. ممکن است در زمان‌های پیش از تار

پیامبرانی از طرف خداوند ارسال شده باشد؛ ولی در قرآن و احادیث اسلامی نام 



از شبهه تا فتنه54

برده نشده‌اند. گزارش نشدن از بعثت پیامبر برای این مناطق در قرآن و احادیث، 

که بر اساس  دلیل بر این نیست که در این مناطق، پیامبرانی وجود نداشته‌اند؛ چرا

ی از سوی خداوند، مأمور هدایت قوم و قبیله  کریم، پیامبران بسیار بیانات قرآن 

 خَلا فيها نَذيرٌ<؛1 و هیچ امتی نبود جز آن‌که 
َ
ــةٍ إِلاّ مَّ

ُ
و مردم خود شده‌اند: >وَ إِنْ مِنْ أ

در میانشان ترساننده‌ای )راهنمایی( بوده است«و به همین دلیل، نمی‌توان گفت 

صدوبیست‌وچهار هزار پیامبر که در روایات آمدهف2 همه برای اعراب و منطقه 

خاورمیانه بوده‌اند؛

2. برخی معتقدند که ممکن است بر اساس برخی متون دینی و شواهد تجربی، 

که انسان‌های دیگری نیز روی زمین زندگی می‌کرده‌اند؛ ولی اگر این  معتقد شویم 

سخن را نپذیریم و بپذیریم که همۀ انسان‌های امــروزی، از نسل آدم هستند، پس در 

آغاز زندگی بر روی زمین، بسیاری از سرزمین‌ها، مانند آمریکا، شرق آسیا، اروپا و نیز 

آفریقا، از سکنه خالی بوده‌اند و از اولین مرکز زندگی بشر که خاورمیانه و محل فرود آمدن 

حضرت آدم باشد، آدمیان به‌تدریج، به مناطق اطراف گسترش پیدا کرده‌اند. پس پیش 

از این‌که انسان‌ها از مرکز اولیۀ زندگی، به اطراف دنیا مهاجرت کنند، در این مناطق، 

انسانی وجود نداشته تا برایشان پیامبر فرستاده شود؛ اما پس از این‌که آدم‌ها، از این 

مرکز به اطراف کوچیده‌اند، تحت تأثیر رسالت انبیائی قرار داشته‌اند که در این محل 

برانگیخته شده‌اند، پس حجت خداوند بر این‌گونه مردم نیز تمام بوده است.

بنابراین، پیامبرانی که در خاورمیانه مبعوث شده و در قرآن و احادیث، از آن‌ها 

ی در متون اسلامی و مسیحیت و  نام برده شده‌، ممکن است علت‌ این یــادآور

یهودیت، این باشد که این منطقه، مرکز ثقل زندگی انسان‌ها بوده است.

.24 ، 1. فاطر

، ج11، ص 58، حدیث61. 2. محمدباقر مجلسی، بحارالانوار



55
ر زندگداسی نهنماشار و هار :دوم لصف   ﻿

بــرای هدایت مــردم این سرزمین  گفت پیامبرانی  ایــران، باید  3. در خصوص 

از امام  بــرای قوم مجوس پیامبر فرستاده شده اســت.  کم  فرستاده شــده، دست 

اما  فرستاد؛  پیامبری  و  کتاب  مجوس،  قوم  به‌سوی  خداوند  شده  نقل  علی؟ع؟ 

دین مجوسیان که اسم کتاب و پیامبرش مشخص نیست، از سوی قدرتمندان و 

پادشاهان مجوس، تحریف گردیده است.1 شاهد دین مجوس، آیه ۱۷ سورۀ حج 

است که مجوس را در کنار یهود و نصارا و صابئین ذکر کرده است. پس نمی‌توانیم 

زمان‌های  در  است.  نفرستاده  پیامبری  هرگز  ایرانیان،  برای  خداوند  که  بگوییم 

به‌خصوص  و  داشــتــه‌انــد  دسترسی  خاورمیانه  پیامبران  بــه  ایـــران  مــردم  بــعــدی، 

که رسالت جهانی داشته‌اند و ایرانیان و غیر ایرانیان، موظف  الوالعزم  پیامبران 

ی کنند. بوده‌اند از آنان پیرو

متوجه  را  تکلیف  خــدا،  حجت  به‌عنوان  پیامبران  ــال  ارس این‌که  به  توجه  با 

گر بپذیریم که برخی انسان‌ها در کرۀ زمین، از نعمت هدایت  بندگان خدا می‌کند، ا

الهی محروم بوده‌اند و حجت بر آنان تمام نشده، مشکل اساسی متوجه این افراد 

ی نَبْعَثَ رَسُولاً؛2 و ما تا رسول  بینَ حَتَّ ِ
ّ

ا مُعَذ نمی‌شود؛ زیرا خداوند فرموده: »وَ ما کنَّ

از جهت عذاب  ــراد  اف ایــن  کــرد«، پس  را عــذاب نخواهیم  کسی  نفرستیم، هرگز 

ی، کاملا در امان هستند؛ اما این‌که در دنیا از هدایت الهی محروم بوده‌اند تا  اخرو

ی از انسان‌ها با وجود پیامبران و دیدن  زندگی خود را طبق آن سامان دهند، بسیار

از سر  آنان حق هستند،  این‌که می‌دانستند  با  و  انکار نموده  را  معجزه، پیامبران 

ی، در برابر آن‌ها قرار گرفته و خودشان را از نعمت هدایت الهی در این جهان  لجباز

محروم کرده و عذاب جهنم را برای خود خریده‌اند.

1. محمد بن علی ابن بابویه، التوحید، ص306.

2. اسراء، 15.



از شبهه تا فتنه56

علم غیب امامان

مگرامامان؟ع؟ علم غیب نداشتند؟ پس چرا زهر نوشیدند؟

گسترده‌ای دارد و تنها به خوردن انگور مسموم، توسط امام  این سؤال، دامنۀ 

رضا؟ع؟ یا خرمای مسموم، توسط امام کاظم؟ع؟ که منجر به شهادت آن‌ها گردید، 

امــور و حــوادث، جای طرح دارد، همچون  از  ــدارد؛ بلکه در خیلی  ن اختصاص 

ازدواج و انتخاب همسر که در برخی موارد، مانند »جعده و ام‌الفضل«، همسران 

پیامبر  همسر  عایشه،  حتی  و  جواد)علیهماالسلام(  امــام  و  مجتبی  حسن  امــام 

کرم؟ص؟، موجبات آزار و اذیت آن بزرگواران را فراهم می‌کردند. ا

رفتن امیرالمؤمنین به مسجد و رفتن امام حسین به کربلا و بردن زنان و کودکان با 

، پیامبر  خود و یا امور فراوانی دیگر از این قبیل که بر اساس دلائل عقلی و نقلی معتبر

، پیش از وقوع آن‌ها داشته و دارند. گاهی به این امور اکرم و امامان معصوم، علم و آ

کلی و جامع اشــاره می‌کنیم: به‌دلیل عقلی و روایــی،  جهت ارائــه یک پاسخ 

انسان‌های عصر  کامل‌ترین  بلکه  نورانیت؛  دارای مقام  و  کامل  انسان  امــام؟ع؟، 

 ، خویش و مظهر کامل همۀ اسما و صفات و دارای اسم اعظم الهی است. از این‌رو

گاه می‌باشد1 و به محض توجه  به وقایع گذشته و رخدادهای آینده، تا روز قیامت آ

به مقام نورانیت خود، بالفعل به همۀ جهان و جهانیان و به همۀ امور عالم و به هر 

حادثه، خواه شخصی و یا اجتماعی که پیش آمده و در حال وقوع است و یا رخ 

، برای امام  خواهد داد، آشنا و باخبر می‌گردد. بدین ترتیب، همۀ اشیای و همۀ امور

روشن است و هیچ چیز از نظر و دیدۀ باطنی او پوشیده نیست، هر چند در رفتار 

ی می‌آورد.  ، مانند سایر مردم، به علل و اسباب ظاهری رو و کردار

1. احمد بن علی طبرسی، احتجاج، ج1، ص 258.



57
ر زندگداسی نهنماشار و هار :دوم لصف   ﻿

بر این اساس، ائمه، کاملا به شهادت خویش و جزئیات آن، از قبیل زمان، مکان، 

گاه‌اند1 و در مواردی، عملا به آن تصریح  کیفیت شهادت و قاتل و اسباب قتل آ

نمودند. به‌عنوان نمونه، در جواب این سؤال که چرا امام با این‌که می‌دانستند این 

غذا مانند آب در جریان شهادت امام حسن؟ع؟ توسط همسرش »جعده« و یا 

خرما و انگور در جریان شهادت امام کاظم و امام رضا؟عهم؟  مسموم است و یا در 

، با این‌که می‌دانست این زن در آینده، مرتکب مسمومیت  فرض سؤال مورد نظر

ی نکردند؟ امام  و شهادت امام می‌شود، از خوردن آن و یا از ازدواج با او خوددار

گر ائمه از خدا می‌خواستند که بلا و  ؟ع؟ در جواب به حمران فرمود: »ا محمد باقر

مصیبت‌ها را از آنان دور گرداند و طاغوت و ستمگران و دشمنانشان را نابود کند، 

خداوند متعال اجابت می‌کرد؛ اما خداوند چنین سرنوشتی را برای آنان مقدر کرده 

و ائمه نیز آن‌چه را خدا برای آن‌ها خواسته بود، با اختیار خود پذیرفتند. همچنین 

که رسیدن به آن‌ها، از راه ابتلا به بلاها و  کرده  خداوند درجاتی را برای آنان مقرر 

گر می‌بینیم آن‌ها در این‌گونه موارد  که برای آنان تقدیر شده بود و ا مصائبی بود 

اقدام کرده‌اند، به‌رغم علمی که داشتند، تکلیف الهی بوده که آن‌را انجام داده‌اند. 

چنان‌که امام کاظم؟ع؟ در زندان وقتی خرمای مسموم را آوردند گفت: خدا تو خود 

ک می‌کردم؛  ی می‌کردم، نفس خویش را هلا گر پیش از این چنین کار می‌دانی که ا
اما الآن می‌دانم که رضا و خواستۀ تو باید اجرا شود«.2

گاه است؛ ولی علم موهبتی امام؟ع؟ به همۀ  ی امام به قضای حتمی خدا آ آر

حوادث، موضع او در برابر تکالیف خاص خود را که حتمی‌الوقوع و متعلق قضای 

حتمی خدا است، تغییر نمی‌دهد، مانند شهادت امام حسن؟ع؟ توسط »جعده« 

، ج44، ص366. 1. محمدباقر مجلسی، بحارالانوار

2. رک: محمد بن یعقوب کلینی، الكافي، ترجمه كمره‌اى، ج‏2، ص309.



از شبهه تا فتنه58

کرم به‌عنوان همسر آن بزرگوار انجام  و یا کارهایی که عایشه پس از رحلت پیغمبر ا

داد و یا جریان »ام‌الفضل« با امام جواد؟ع؟. از این گذشته، اساسا، قضای حتمی 

متعلق  است،  حتمی‌الوقوع  که  جهت  آن  از   ، اطهار ائمه  شهادت  نظیر  خداوند 

امر و یا نهی خدا و یا متعلق اراده و قصد انسانی قرار نمی‌گیرد؛ زیرا چه بخواهد 

یا نخواهد، آن حادثه حتمی‌الوقوع است و واقع می‌شود و شدنی است و در لوح 

ی  گرچه مقدمات آن اختیار گزیر تحقق خواهد یافت )ا محفوظ ثبت گردیده و نا

و بر اساس عملکرد انسان تحقق یابد(. بنابراین، معنا ندارد گفته شود: خود را در 

؛ زیرا بنابر فرض، حتمی‌الوقوع و واقع شدنی است،  این حادثه واقع ساز و یا نساز

بخواهد یا نخواهد و نسبت به مجموع اجزای علت تامۀ خود، نسبت ضرورت را 

که از مقام فعل انتزاع  دارد )یعنی نسبت به ارادۀ تکوینی و قضای حتمی الهی 

می‌شود، چنین است؛ ولی نسبت به انسان که فاعل یا قابل است، قاتل یا مقتول 

و یا مانند آن‌چه در موارد بالا اشاره شد، در مورد بحث ما، نسبت امکان را دارد(. 

البته این منافات ندارد با آن‌که گفته شود آن بزرگواران، به قضای حتمی‌خداوند تن 

در دادند و تسلیم و راضی شدند، چنان‌که امام حسین؟ع؟ در آغاز نهضت خود، 

دِ آدَمَ ... لا مَحِيصَ‏ 
ْ
ی وُل

َ
مَوْتُ‏ عَل

ْ
در خطبه‌ای که در مکه ایراد کرد، فرمود: »خُطَّ ال

مِ؛1 مرگ بر فرزند آدم نوشته شده ...، هیچ راه گریزی از روز آخرتی 
َ
قَل

ْ
عَنْ‏ يَوْمٍ‏ خُطَّ بِال

که با قلم )تکوین( نوشته شده، وجود ندارد«.

اشاره به این‌که مرگ و شهادت و برخی امور )مثل آن‌چه در سؤال به آن اشاره 

گردیده است. سپس فرمود: »رِضَی  شده(، با قلم تکوین، در لوح محفوظ، ثبت 

ابِرِينَ؛2 خوشنودی خدا،  جْرَ الصَّ
َ
ينَا أ ئِهِ وَ يُوَفِّ ی بَلا

َ
بَيْتِ نَصْبِرُ عَل

ْ
هْلَ ال

َ
الِله رِضَانَا أ

1. على بن موسى ابن طاووس، اللهوف على قتلى الطفوف، ص60.

2. همان، ص61.



59 ر زندگداسی نهنماشار و هار :دوم لصف   ﻿

خوشنودی ما اهل بیت است. بر بلای او صبر می‌کنیم و خداوند )در عوض آن( 

پاداش‌های صابران را به‌طور کامل به ما عنایت می‌فرماید«.

ئات و  قطع نظر و علاوه بر آن‌چه بیان شد، خیلی از امور و مصائب، جزء ابتلا

ی‌هایی است که اولیای خدا به دلائلی که خداوند می‌داند، باید دچار آن  گرفتار

بشوند و آن بزرگواران هم عاشقانه و خاضعانه تحمل می‌نمایند.

؟عهم؟ در امور عادی، همانند سایر  البته برخی از بزرگان گفته‌اند که ائمه اطهار

 ، مردم عمل می‌کنند و مأمور به عمل به علل و اسباب ظاهری هستند، از این‌رو

ممکن است کارهایی که بر اساس ظواهر انجام می‌شود، مانند افعال عموم مردم، 

پیامدهایی درخور داشته باشد. در واقع، هر چند که علم غیب دارند و باطن امور 

که بر اساس آن غلم غیب رفتار  را می‌دانند؛ ولی از طرف خداوند، وظیفه دارند 

نکنند.

که علم  از احادیث، معتقدند  بر اساس برخی  از عالمان شیعه،  برخی دیگر 

اهل بیت؟عهم؟، تابع خواست خداوند است و در برخی موارد خاص، خداوند علم 

غیب در آن مورد را از دسترس معصوم دور نگه می‌دارد یا این‌که خود آن معصوم به 

آن مسئله، توجه غیبی نمی‌کند تا غلم غیب حاصل شود.

عزاداری برای امامان

چرا باید برای امام حسین؟ع؟ که 1400 سال پیش شهید شده، عزاداری کنیم؟ چرا 

یارت برویم؛ ولی به فقرا و نیازمندان توجه نداشته باشیم؟ آیا  بهتر نیست  باید حج و ز

که پول‌ها را خرج نیازمندان کنیم؟ اصلا این عزاداری‌ها، چه فایده‌ای دارند؟

اسلام دین اعتدال و حکمت است و برای تمام ابعاد زندگی انسان برنامه دارد. 

، هیچ‌گاه نباید مانع از توجه به امور دیگر گردد.  انجام دادن و رسیدگی به برخی امور



از شبهه تا فتنه60

مسلمانان همان‌گونه که وظیفه دارند به امور شخصی خود بپردازند، موظف هستند 

امور اجتماعی را نیز به بهترین وجه مورد توجه قرار دهند. حج می‌روند، باید به حد 

توان به فقرای جامعه هم توجه کنند. مسجد و راه می‌سازند، بیمارستان هم بسازند. به 

خانواده و بچه‌ها رسیدگی می‌کنند، همسایه را هم نباید فراموش کنند و ... .

انجام  آن  وقــت  بــه  و  را در جــای خــود  ی  ــار ک به‌خوبی هــر  شیعیان مخلص، 

برپایی عــزای حضرت  و  ی  ی مجالس عــزادار برگزار ، معنای  ایــن‌رو از  می‌دهند. 

کید  کارهای خداپسندانه و از مستحبات مورد تأ که از بهترین  سید الشهدا؟ع؟ 

است و مایۀ برکات مادی و معنوی در زندگی فردی و اجتماعی انسان می‌گردد؛ 

که معنای انجام و  که به امور مهم دیگر رسیدگی نکنند، همان‌گونه  این نیست 

ی و برپایی مجالس  رسیدگی به امور دیگر هم این نیست که مؤمنان، اقامۀ عزادار

سالار شهیدان را ترک کنند.

واقعیت‌های موجود، نشان می‌دهند مؤمنان و پیروان مکتب حسینی این‌گونه 

افراد  هستند و بیشتر هزینه‌ها و مصارف مجالس احیای شعائر عاشورا، توسط 

کم درآمد، تهیه و پرداخت می‌گردد که عاشقانه از هستی و داراییشان برای اقامۀ 

ی می‌کنند و الحمدلله در زندگی‌شان، به  ارزش‌های الهی مولایشان، سرمایه‌گذار

بن‌بست و مشکل غیر قابل حل هم برنمی‌خورند.

گونی  ی که میان شیعیان به‌عنوان یک سنت رایج شده، انگیزه‌های گونا عزادار

: دارد که به اختصار عبارت‌اند از

برای جامعۀ  آنان  زندگی  که سراسر  بزرگ اسلام  1. شناساندن مقام پیشوایان 

یا مسائل اخلاقی،  با طاغوتیان  و سرمشق اســت، خــواه در مبارزه  الگو  اسلامی، 



61 ر زندگداسی نهنماشار و هار :دوم لصف   ﻿

و  بیان مقام  به  واعــظــان،  و  ی خطیبان  در مجالس ســوگــوار که  ...؛ چرا و  معنوی 

شخصیت ائمة معصومان و توضیح راه و رسم آنان می‌پردازند؛

زبان‌ها،  با  گون  گونا ملل  از  پــیــروان،  مختلف  صفوف  بین  وحــدت  ایجاد   .2

گردآورندۀ همۀ مسلمانان  گر مراسم پرشکوه حج،  رنگ‌ها و نژادهای مختلف: ا

ی سرور شهیدان،  از فرقه‌ها و ملل مختلف جهان است، باید گفت مراسم عزادار

از  یکی  می‌شود،  برگزار  مختلف  کشورهای  در  که  علی؟ع؟  بن  حسین  حضرت 

بهترین جلوه‌های اتحاد شیعیان می‌باشد؛

کــرم؟ص؟  ا پــاداش رسالت پیامبر  که  اهــل بیت  به  افزایش عشق و محبت   .3

بی<؛1  قُرْ
ْ
ةَ فیِ ال مَوَدَّ

ْ
 ال

َ
 إِلاّ

ً
جْرا

َ
یهِ أ

َ
کمْ عَل

ُ
سْئَل

َ
است: چنان‌که در قرآن کریم می‌فرماید: >قُلْ لا أ

بگو من بر رسالت خویش، مزد و اجری جز ابراز علاقه و دوستی به خویشاوندانم 

نمی‌خواهم«.

دارد  متعددی  مصادیق   ،) پیغمبر )خویشان  ی‌القربی  ذو به  یــدن  ورز محبت 

که یکی از مصادیق با ارزش این است که در شادی آنان، شاد و در حزن ایشان، 

ک باشیم؛ اندوهنا

باطنی  ارتباط  و  قلبی  پیوند  ی‌هــا  عــزادار فضیلت‌طلبی:  و  کمال‌خواهی   .4

و  شیعیان  کــه  چــرا دارد،؛  پــی  در  را  معصومین؟عهم؟  ائمۀ  و  الهی  حجت‌های  بــا 

دوستداران اهل بیت؟عهم؟ با تمام احساس و عواطف و با همۀ وجود، در مجالس 

پیوند  حضرت  آن  و  خــود  بین  که  به‌گونه‌ای  می‌کنند،  شرکت  حسین؟ع؟  امــام 

، به‌طور محسوس، در رفتار و اخلاق ایشان  معنوی برقرار ساخته‌اند و همین امر

1. شوری، 23.



از شبهه تا فتنه62

تأثیر گذاشته و آنان را به صراط مستقیم هدایت کرده و کمال‌جویی و فضیلت را 

در آن‌ها ایجاد می‌کند؛

گاه شدن از حقایق آن و فراخوانی مردم به صلاح و اصلاح  5. دعوت به دین و آ

ی از انحرافات؛ و دور

با  مــردم  کــردن  آشنا  و  بر ضد طاغوتیان  اثبات حقانیت نهضت حسینی   .6

پیروان  معصوم؟ع؟،  امامان  جهت،  همین  به  حسین؟ع؟:  امام  قیام  ویژگی‌های 

ی داشته باشند و برای حسین بن علی گریه  خود را تشویق نموده‌اند مراسم عزادار

کنند تا حقانیت حضرت اثبات شود و هدف امام حسین، زنده بماند و مکتبی که 

او به‌وجود آورد، باقی بماند؛

آســان شدن مصائب و سختی‌های  یاد مصیبت اهل بیت؟عهم؟، موجب   .7

دوستداران آنان است؛

8. همدردی با رسول الله و امیرالمؤمنین و فاطمه زهرا و سایر ائمه؟عهم؟؛

ی‌ها نبود، نسل‌های آینده  گر عزادار که ا 9. فراموش نشدن خاطرۀ عاشورا: چرا

و  رسانده  شهادت  به  ظالمانه  یه،  معاو بن  یزید  را  حسین؟ع؟  امام  نمی‌دانستند 

حقانیت و ظلم‌ستیزی، به فراموشی سپرده می‌شد؛

گری جنایات ستمگران، به‌ویژه بنی‌امیه و بنی‌عباس؛ 10. افشا

11. الگوپذیری از جریان عاشورا: وقتی در بیان واقعۀ کربلا، ظلم‌ها و انحرافات و 

منکرات بیان شود، اذهان شنوندگان و خوانندگان، به وضع جامعة خود معطوف 

می‌شود و آن‌را نیز مورد توجه قرار داده و با خود می‌گویند که آیا حکومت در عصر 

 ، ما و جامعۀ ما، با حکومت در عصر حسین بن علی؟ع؟ شباهتی دارد؟ این امر



63 ر زندگداسی نهنماشار و هار :دوم لصف   ﻿

باعث می‌شود با مشاهده و درک ظلم‌ها و انحرافات و منکرات، به عکس‌العملی 

شبیه عکس‌العمل مولای خود دست بزنند و با حکومت‌های ستمگر به مبارزه 

که قیام‌های فراوانی علیه حکومت‌های فاسد، توسط  برخیزند و همین امر بوده 

یخ رقم زده و در آینده نیز چنین خواهد بود. استعمارگران و  شیعیان را در طول تار

ی‌ها و مراسم را به تعطیلی  حکومت‌های فاسد، همیشه در صدد بوده‌اند عزادار

بکشانند و یاد امام حسین؟ع؟ را از خاطره‌ها محو کنند؛ ولی نه تنها در کار خود 

ی‌ها افزوده می‌شود؛ موفق نمی‌شوند؛ بلکه روز به روز بر شکوه و عظمت عزادار

ی، مقام و شخصیت ائمة  گرامی‌داشت ائمه و ارزش‌ها: در مراسم عزادار  .12

گرامی داشته شده و به مــردم معرفی می‌شوند و همۀ ارزش‌هــا و  معصومین؟عهم؟ 

خوبی‌هایی که در شخصیت معصومان، ظهور و بروز داشته، ستایش شده و مورد 

، باعث تقویت این ویژگی‌های نیک در اخلاق و  تمجید قرار می‌گیرند. همین امر

کردار مردم می‌گردد؛

13. رشد فضائل و کرامت‌های انسانی و الهی و پرورش روحیه شهادت‌طلبی: 

هر قطره اشک، کلامی است که شهادت را چون پیامی به مردم ابلاغ می‌کند و گریه 

ی  ی داده و ظلمی صورت گرفته، عزادار ی، نشانۀ آن است که فاجعه‌ای رو و عزادار

، نه یک ماه؛ بلکه در تمام سال، برای این است ملتی که در  ، نه ده روز نه یک روز

شهادت زندگی می‌کند باید عزادار باشد و در مجالس عزا با بیان فلسفة شهادت 

ی شهیدانش، روحیۀ شهادت‌طلبی را همچنان تازه نگه دارد. به‌خاطر  و با یادآور

به بهانۀ مرگ  که شیعه  انسانی است  کرامت‌های  و  ایثار  و  نشر فلسفۀ شهادت 

گریز می‌زند و از  کربلا  ، دایی و ...، جلسه برگزار می‌کند و یک‌باره به  ، عمو بــرادر

حسین؟ع؟ سخن می‌گوید؛

ی اسلام را زنده  ی: سوگوار 14. زنده نگه داشتن اسلام با استفاده از ابزار عزادار



از شبهه تا فتنه64

از اســام باقی نمی‌ماند. اساس  اثــری  گــر امــام حسین؟ع؟ قیام نمی‌کرد،  ا کــرد و 

امام  اســت.  حسین؟ع؟  امــام  نهضت  از  نیز  ایــران  اسلامی  انقلاب  شکل‌گیری 

نمی‌فهمند  اصلا   ...« می‌گوید:  ی‌هــا  عــزادار تکرار  و  تجدید  دربــارة  خمینی؟ره؟ 

مکتب سیدالشهدا چه بوده و نمی‌دانند این منبرها، گریه‌ها و سینه‌زنی‌ها، حدود 

کــرده و تا حالا اســام را آورده. این عده  که ما و مکتب را حفظ  1400 سال است 

که  باشند. آن‌ها خیال می‌کنند  که سوءنیت داشته  این‌طور نیست  از جوان‌ها، 

ما باید حرف روز بزنیم، حرف سیدالشهدا حرف روز و همیشه حرف روز است. 

اصلا حرف روز را سیدالشهدا آورده و دست ما داده است و سیدالشهدا را این 

ی را این مصیبت‌ها و سخنرانی‌ها و نوحه‌ها و مرثیه‌خوانی‌ها  گریه‌ها و مکتب و

گر فقط مقدسی بوده و  کرده است. ا و این سینه‌زنی‌ها و این دسته‌جات حفظ 

یــارت عاشورا می‌خواند و  توی اتاق و توی خانه می‌نشست و برای خودش هی ز

تسبیح می‌گفت، چیزی نمانده بود ... همین‌هاست که این نهضت را پیش برده. 
گر سیدالشهدا نبود، این نهضت را کسی پیش نمی‌برد«.1 ا

ی حسین بن علی؟ع؟ حرکت و موج و مبارزۀ اجتماعی است.  بنابراین، عزادار

ی‌ها، سبب می‌شود شور و عاطفه، از شعور و شناخت برخوردار گردد و ایمان  عزادار

، زنده نگه دارد و مکتب عاشورا به‌عنوان یک فکر سازنده  را در ذهن جامعۀ هوادار

ی،  و حادثۀ الهام‌بخش، همواره تأثیر خود را حفظ کند. خون و شهادت و عزادار

احیای خط و رساندن صدای مظلومیت اهل بیت عصمت و طهارت؟عهم؟، به 

یخ است ... هم بر مظلومیت امام گریه می‌شود و هم در سایۀ آن، هدف امام  گوش تار

حسین؟ع؟ از نهضت و حرکت شناخته می‌شود. جلسات سخنرانی و موعظه، 

1. رک: معاونت پژوهش موسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی؟ره؟، قیام عاشورا در کلام و پیام امام، ص 16؛ روح 
الله خمینی، صحيفه امام، ج‏8، ص527.



65 ر زندگداسی نهنماشار و هار :دوم لصف   ﻿

ی و هیأت‌های زنجیرزنی، پوشیدن لباس  روضه‌های خانگی و دسته‌های عزادار

مشکی و پرچم به‌دست گرفتن و شربت و آب دادن و تلاش در برپایی مجالس و 

ی‌ها، با آن شور و عشق و صفای باطن، هر یک به نوعی، سربازگیری جبهه  عزادار

حسینی است و این پیوند قلبی را عمق و غنا می‌بخشد.



از شبهه تا فتنه66

ظهور پس از گسترش ستم!

چرا امام زمان؟عج؟ زمانی ظهور می‌کند که دنیا پر از ظلم شده است؟

در پاسخ لازم است به نکاتی اشاره شود:

أ( ظهور امام زمان، شرایطی دارد. از جمله مواردی که شرط تحقق ظهور به‌شمار 

آمده و برای ظهور بایسته است، آمادگی جامعه و مردم برای پذیرش این امر است، 

که  کمالات روحی، به حدی برسند  یعنی باید مردم جهان، از نظر رشد فکری و 

بتوانند ارزش وجود امام را درک کرده و شایسته ظهور و حضور او گردند.

مانع اساسی ظهور حضرت، عدم آمادگی است و آمادگی روحی جامعه، جز 

ی و  ی ممکن نیست. تغییر و دگرگونی روحی و خودساز با تحول روحی و خودساز

ی رساندن آن دارد و  تهذیب اخلاق، نقش مهمی در ایجاد انقلاب بزرگ و به پیروز

با تحولات بیشتر در روحیۀ انسان‌ها و ساخته شدن نیروهای با صلابت، می‌توان 

اذعان داشت که یکی از زمینه‌های ظهور فراهم آمده است. امام زمان)عج( هم به 

انتظار لحظه‌ای است که تحولات درونی در قلب و روح انسان‌ها به‌وجود آمده و به 

حد کمال خود برسد تا ظهور برای حضرت میسر شود.

برخی،  بــرای ظهور ذکر شــده، دو دسته هستند:  احادیث  در  که  نشانه‌هایی 

موضوعات مخصوص منطقه‌ای خاص است، مثل خروج سفیانی که از یک نقطۀ 

گیر هستند مانند  خاص کار خود را شروع می‌کند؛ اما برخی موضوعات، عام و فرا

گسترش فحشا و ظلم و ستم و حرام شدن حلال و ...

ئم است که باید فراگیر و جهانی باشند، نه منطقه‌ای مثلا  ، از علا بعضی از امور

دربارۀ ظلم و ستم در جهان، آن‌چه که در روایات در این مورد وارد شده، عنوان »ملأ= 



67 ر زندگداسی نهنماشار و هار :دوم لصف   ﻿

 وَ 
ً

رْضَ عَدْل
َ
 الأ

ُ َ
پر شدن« است. امیرمؤمنان علی بن ابیطالب؟ع؟ می‌فرماید: »يَمْل

ما؛1 دنیا را از عدل و داد پر می‌کند، هم‌چنان‌که از ظلم و 
ْ
قِسْطاً كَمَا مُلِئَتْ‏ جَوْراً وَ ظُل

ستم پر شده بود«، یعنی پس از پر شدن دنیا از ظلم و ستم، حضرت قیام می‌نماید. 

امــام علی؟ع؟، یکی از نشانه‌های ظهور را با عنوان »مٌلئت جــوراً و ظلماً« ذکر 

یادی از مردم که هیبت و هیأت  یشۀ »ملأ«، یعنی جماعت ز کرده‌اند و »مُلِئَتْ‏«، از ر

آن‌هــا، چشم و قلب را پر می‌کند.2 وقتی آدمــی چشم مــی‌دوزد، به هرجا می‌نگرد، 

جماعت و انسان‌ها را می‌بیند و آن‌قــدر فــراوان هستند که قلب از هیبت آن‌ها پر 

می‌شود، گویا به چیز دیگری نمی‌تواند فکر نماید.

»ملئت ظلماً و جوراً«، یعنی جهان هستی پر از ظلم و ستم گشته، به‌گونه‌ای که 

انسان هرجا پای می‌گذارد، آثار بیداد و ستم را می‌بیند. وجود ظلم و ستم در یک 

گیرشدن دنیا از ظلم  شهر و کشور و حتی یک قاره، نشانۀ ظهور نمی‌باشد؛ بلکه فرا

و ستم، نشانۀ ظهور است که آن حضرت، عالم هستی را از عدل و داد پر می‌نماید: 

»یملأ الارض عدلاً و قسطا«.

که همه  که »زمین« پر از ستم می‌شود، معنایش این نیست  در حدیث آمده 

ظالم باشند؛ بلکه انسان‌های مؤمن و وارسته هم وجود دارند.

چون در مقابل ظالم، مظلوم است. وقتی‌که عالم پر از ظلم باشد، یعنی عده‌ای 

ظلم می‌کنند و عدۀ دیگری، مظلوم هستند. مظلومان چند دسته‌اند:

ــرای اعــتــای اســام و  - عـــده‌ای در دیــن حــق هستند و خــواهــان عــدالــت و ب

حقیقت تلاش و جهاد می‌نمایند و به همین دلیل مورد ظلم واقع می‌شوند. 

1. محمد بن یعقوب کلینی، الکافی، ج1، ص338، باب فی الغیبة.

2. فخرالدين بن محمد طريحى، مجمع البحرين، ج1،‌ ص397.



از شبهه تا فتنه68

از سوی  و  را نشناخته‌اند  که دین حق  - عدهای مستضعف فکری هستند 

، مورد استعمار واقع شده‌اند و به آن‌ها ظلم می‌شود. دیگر

و  افــراد مؤمن  و ظلم می‌کنند،  یافته‌اند  قــدرت  که ظالمان،  در چنین وضعی 

صالحی هستند که خواهان برپایی عدل و داد می‌باشند و ایمان و اخلاص خود 

که  از زمینه‌های ظهور است  را حفظ می‌نمایند. وجود چنین انسان‌هایی، یکی 

)عجل‌الله‌تعالی‌فرجه‌الشریف(  پس از ظهور آن حضرت، این‌گونه افراد، با ولی‌عصر

بیعت می‌کنند و به کمک حضرت می‌شتابند.

دلیل بر این مطالب، احادیثی است که بیان می‌نماید وجود انسان‌های مؤمن 

می‌فرماید:  اســام  بــزرگ  پیامبر  اســت.  حضرت  ظهور  زمینه‌ساز  الزمان،  آخر  در 
ی می‌نمایند«.1 »مردمی از مشرق خروج می‌کنند و برای حضرت مهدی، زمینه‌ساز

گیر و جهانی می‌شود، چنین انسان‌هایی با خروج و  یعنی آن‌که ظلم و ستم فرا

شورش خود، زمینه‌ساز قیام حضرت می‌گردند، که عمدتا از مشرق هستند.

، زمانی است که  نتیجه این‌که طبق حدیث شریف امیرالمؤمنین، وقت ظهور

همۀ عالم، پر از ظلم و ستم باشد، نه یک منطقه. در چنین زمانی، افراد صالح هم 

یافت می‌شوند و وجود انسان‌های مؤمن و صالح، منافاتی با پر شدن جهان از ظلم 

و ستم ندارد. چه آن‌که مراد از پر شدن عالم از ظلم، چیرگی و سیطرۀ ظلم می‌باشد.

البته مصادیق ظلم و ستم، ممکن است حرام شدن حلال‌ها و حلال شدن 

گیر  فرا و  حرام‌ها باشد. ممکن است قتل و خونریزی باشد، ممکن است فحشا 

شدن آن‌ها باشد. لازم نیست همۀ این مصادیق، در همه جا باشد.

1. علی بن عیسی اربلی، کشف الغمة فی معرفة الائمه، ج2، ص477، باب 5.



69 ر زندگداسی نهنماشار و هار :دوم لصف   ﻿

گیری و عمومی بودن آن‌ها  ئمی که از روایات فرا بر این اساس، آن دسته از علا

فهمیده می‌شود، در صورتی نشانۀ ظهورند که در ابعاد جهانی باشند.

، پر از عدل نخواهد شد تا گفته شود  هیچگاه زمین به‌گونۀ کامل، پیش از ظهور

ی به ظهور امام زمان )عجل‌الله‌تعالی‌فرجه‌الشریف( نیست؛ زیرا بینش  دیگر نیاز

عمیق برای مدیریت جهان، تنها از عهدۀ معصوم بر خواهد آمد، چه این‌که غیر 

کشور به‌وجود  ، عدالت را حتی در سطح یک  یخ زندگی بشر معصوم در طول تار

ی ناممکن خواهد بود.  ، چنین تصور نیاورده، چه رسد در سطح جهان. از این‌رو

ی! برابر آموزه‌های دینی، بشر موظف به رعایت موازین انسانی و دینی بوده تا  آر

بستر را برای عدالت جهانی آماده سازد. در غیر این صورت، به وظیفة خود عمل 

نکرده است.





فصل سوم: معادباوری در زندگی  





 درآمد 

بــاور به رستاخیز )معاد(، یکی از اصــول دین اســام اســت. با وجــود ایمان به 

معاد، زندگی هدف‌دار می‌شود و همۀ اعمال و رفتار انسان مؤمن به معاد، به‌سوی 

تأمین معاد، جهت می‌یابد. ایمان به معاد، موجب جلوگیری از کم‌فروشی و فریب 

جامعه،  در  عدالت  ایجاد  حق،  ادای  می‌شود.  تجارت  بــازار  در  مشتریان  دادن 

ی نمودن مظلومان، مبارزه با ستمگران و به‌طور کلی، اطاعت  ثبات حکومت، یار

از قوانین دینی و الهی، نتیجۀ ایمان حقیقی است و هر‌ انــدازه اعتقاد انسان‌ها 

کامل‌تر باشد، عمل به دستورات اسلام بیشتر است و ثمرۀ آن، اجتماعی سالم و 

مترقی خواهد بود و انواع ستم‌ها و جنایت‌ها، نتیجه نداشتن ایمان به خدا و معاد 

، نمایان می‌شود.  است و در همین راستا، نقش مهم و اساسی اعتقاد به رستاخیز

در بعضی از جوامع بشری، دین و اعتقادات دینی را مقوله‌ای جدا از زندگی 

با  رابطۀ فردی انسان  و  را مسائلی شخصی  امور دینی  و  گرفته‌اند  انسان در دنیا 

کرده‌اند و حال آن‌که بنابر ‌اندیشه و اعتقاد اسلامی، ایمان به خدا و  معبود تلقی 

روز قیامت در زندگی معمولی انسان، نقش غیر قابل انکار دارد. باور نداشتن به 

معاد و بازگشت به‌سوی خداوند، به‌معنای بیهوده پنداشتن آفرینش و به تبع آن، 

، باور نداشتن به معاد، فرد را به  فرو غلتیدن در دام پوچی است. به عبارت دیگر

یکردی نادرست  ، رو ی غلط در حوزۀ اندیشه می‌کشاند که همین جهان‌بینی او باور



از شبهه تا فتنه74

را در حوزۀ اندیشه، در پی خواهد داشت و ظهور نحله‌های نهیلیستی در غرب را 

ی از پیامدهای همین باور برشمرد. می‌توان نمونۀ بارز

بر اساس این عقاید، زندگی، معنا، مفهوم، هدف، شکل و چارچوب  اصولا، 

که تفاوت‌های اصولی و بنیادی با نوع زندگی انسان‌هایی  ویــژه‌ای پیدا می‌کند 

به  با زندگی اجتماعی، می‌تواند  انسان  که دارای چنین عقیده‌ای نیستند.  دارد 

، برای ایجاد روابط اجتماعی صحیح،  خواسته‌های خویش دست یابد و به ناچار

بین  درستی  اجتماعی  روابــط  نباشد،  ی  اضطرار چنین  گر  ا و  دارد  قانون  به  نیاز 

جامعه  منافع  می‌کند،  سعی  گــروهــی  و  کــس  هــر  و  شــد  نخواهد  بــرقــرار  انسان‌ها 

گر ایمان به مبدأ و معاد  که ا را به خود اختصاص دهد؛ لیکن مهم این‌جاست 

نباشد، خود همین قوانین، ضمانت اجرایی نخواهد داشت و سیاستی انسانی، 

کید و لزوم،  گر باشد، بسیار کم‌رنگ است. خداوند به‌نحو أ اتخاذ نخواهد شد و ا

خواستار عدالت فردی و اجتماعی، حفظ وحدت و عدم ظلم و تعدی بر یکدیگر 

بی‏ وَ يَنْهی‏ عَنِ  قُرْ
ْ
عَدْلِ وَ الإِحْسانِ وَ إِيتاءِ ذِي ال

ْ
مُرُ بِال

ْ
هَ يَأ است و در قرآن می‌فرماید: >إِنَّ ال��ل

ونَ<؛1 خداوند فرمان به عدل و احسان و  رُ
َّ

مْ تَذَك
ُ

ك
َّ
عَل

َ
مْ ل

ُ
بَغْيِ يَعِظُك

ْ
رِ وَ ال

َ
مُنْك

ْ
فَحْشاءِ وَ ال

ْ
ال

بخشش به نزدكيان می‏دهد و از فحشا و منكر و ظلم و ستم نهی میك‏ند، خداوند 

به شما اندرز می‏دهد، شايد متذكر شويد«.

از عالم ماده  گسترده‌تر  باورمند به معاد، در حقیقت، به‌وجود دنیایی  انسان 

معتقد است که در آن، نعمت‌ها و عذاب‌هایی به مراتب بزرگتر وجود دارد که زمان 

و مکانی برای آن متصور نیست. در اندیشۀ انسان باورمند به معاد، سرایی بالاتر و 

1. نحل، ۹۰.    



75 در زندگی   ریوفصل سوم: معادبا   ﻿

ی را پذیرفته‌اند  بزرگتر از این سرای مادی وجود دارد. آنان که حیات جاودان اخرو

ی و رشد و  ی اخرو و به زندگی، دیدی عمیق‌تر دارند و نیز به سعادت و رستگار

را به آن مسیر هدایت می‌کنند. برای  تکامل معنوی توجه می‌کنند، زندگی خود 

آنان، دنیا به‌منزلۀ کشتزار آخرت است و در کنار بهره‌مندی از نعمت‌های آن، برای 

حیات جاودان خویش نیز بذر سعادت می‌کارند. حضرت علی؟ع؟ در این‌باره 

می‌فرماید: »همانا دنیا، نهایت دیدگاه کوردلان است که آن سوی دنیا را نمی نگرند؛ 

یدان آخرت را  گاه، از دنیا عبور می‌کند و از پس آن، سرای جاو ولی نگاه انسان آ

توجهش  همۀ  کــوردل  انسان  و  نمی‌بندد  دل  دنیا  به  گــاه،  آ انسان  پس  می‌بیند. 
دنیاست. بینا از دنیا، زاد و توشه برمی‌گیرد و نابینا برای دنیا، توشه فراهم می‌کند«.1

اعتقاد به معاد، در عرصۀ اجتماعی انسان نیز آثار ارزشمندی دارد. از مهم‌ترین 

اجتماعی،  تکالیف  به  عمل  و  الهی  قوانین  اجــرای  ضمانت  به  می‌توان  آن‌هــا، 

ی  برقرار  ، دیگر عبارت  به  و  تجاوز  و  ستم  از  جلوگیری  و  دیگران  حقوق  رعایت 

عدالت اجتماعی اشاره کرد. آن‌که به قیامت و حسابرسی اعمال باور دارد و خود 

را در مقابل پروردگارش مسئول می‌شمارد، به قوانین الهی ملتزم و پای‌بند خواهد 

گام  ی  گر همۀ افراد جامعه چنین باشند، جامعه به‌سوی صلاح و رستگار بود و ا

به‌شکلی شایسته  را  انسانی خویش  الهی  زیرا همگان، وظیفۀ  برخواهد داشــت؛ 

انجام می‌دهند و آثار این امر در عرصه‌های فرهنگی، سیاسی، اقتصادی و امنیتی 

شکار می‌شود. در چنین جامعه‌ای همگان به حقوق هم احترام می‌گذارند و از 
َ
آ

، احسان و دیگر فضیلت‌های اخلاقی  ستم می‌پرهیزند. در چنین جامعه‌ای، ایثار

1. ترجمه نهج‌البلاغه، خطبه 133، ص 132.



از شبهه تا فتنه76

ی  کم می‌شود. در یک جمع‌بندی، معادباور زنده و فضای الهی و معنوی بر آن حا

از انجام وظایف الهی فرد آغاز می‌شود که همان ترک محرمات و انجام واجبات 

است. تهذیب یک فرد، به تهذیب خانواده و تهذیب خانواده، به تهذیب جامعه 

یا و دیگر ویژگی‌های ناپسند  گناه، پلیدی، ر که افراد آن از  می‌انجامد. جامعه‌ای 

ی می‌کنند، جامعه‌ای مهذب است. دور



77 در زندگی   ریوفصل سوم: معادبا   ﻿

آخرت

آیا جهانی ماورای دنیا وجود دارد؟ چه اشکالی دارد زندگی پس از مرگ را در 
همین جهان تجربه کنیم؟

باور به جهان آخرت و معاد و عالم مجردات، یکی از اصول و ارکان دین مبین 

اســام است و منکر آن، خــارج از دین اســام شمرده می‌شود. بنابراین، در وجود 

موجودات ماوراء الطبیعی شکی نیست؛ اما باور به آن کمی برای آدمی سخت است.

گونی  گونا عوامل  به  انسان،  بــرای  متافیزیکی  باورهای  پذیرش  شدن  سخت 

بستگی دارد، مانند: انس به محسوسات

ما انسان‌ها، به‌دلیل انس با محسوسات و غوطه‌وری در مادیات، مایلیم مفاهیم 

قدسی ماورای طبیعی را در حد محسوسات و وابسته به محسوسات تنزل دهیم و 

یم با معیار و میزان عالم محسوس، حقایق عالم غیب را در تور معرفت  انتظار دار

خویش قرار دهیم. چنان‌که علامه طباطبایی می‌فرماید: »عــادت ما چنین است 

که وقتی الفاظ را می‌شنویم، معانی مادی یا وابسته به ماده از الفاظ به ذهن متبادر 

، کلام، اراده، رضا  می‌شود، پس وقتی الفاظی مثل حیات، علم، قدرت، سمع، بصر

و ... را می‌شنویم، آن‌چه به ذهن تبادر می‌کند، وجودات مادی این مفاهیم است 

ید أو شاء أو یشاء  م کذا و أراد أو یر
َ
م و فَعَل کذا و عَل

َ
ق العال

َ
ه خَل و وقتی می‌شنویم: >إنّ ال��ل

کذا<، فعل را مقید به زمان می‌کنیم؛ چون در زندگی روزمره، این‌گونه عادت کرده‌ایم«.1

ــاورای مــادی را  که وقتی مفاهیم م به‌دلیل عــادت و انــس با عالم مــاده اســت 

م را آفرید 
َ
1. محمدحسین طباطبائی، ترجمه الميزان فی تفسیر القرآن، ج1، ص15. ترجمه عبارت عربی: »خدا عال

و چنان کرد یا دانست یا خواست یا می‌خواهد ...«.



از شبهه تا فتنه78

، دچار حیرت  ی روشن از آن‌ها داشته باشیم، از این‌رو می‌شنویم، نمی‌توانیم تصور

می‌شویم. 

که الان در بدن ما  گاهی مطرح می‌شود: »بهشت و جهنم در دنیاست و روح 

گرفته، پس از مرگ، به بدن دیگری در همین دنیا منتقل می‌شود!«. این باور  قرار 

یشۀ آن، در ادیان شرقی مثل بودایی است و در  در واقع، باور به تناسخ است که ر

جهان اسلام و نیز فلسفۀ غرب، کسی به آن باور ندارد. باور به تناسخ را در چند 

، می‌توان نقد کرد: محور

أ( معنای تناسخ: تناسخ در لغت از ماده »نَسْخ«، به‌معنای انتقال است1 و یا 

به‌معنای نابود کردن یک چیز به‌وسیلۀ چیز دیگری که جایگزین آن می‌شود، مانند 

برطرف شدن سایه به‌وسیلۀ نور خورشید و از بین رفتن جوانی به‌وسیلۀ پیری2 و در 
3. اصطلاح عبارت است از انتقال نفس مادی و طبیعی به بدن دیگر

ب( اقسام تناسخ: به‌طور کلی، تناسخی که از طرف معتقدان به آن مطرح شده، 

سه قسم است:

1. تناسخ مطلق: نفس در همین جهان، از یک بدن به بدن دیگر و نیز از آن بدن 

ی‌که این روند بی‌وقفه، برای همیشه ادامه یابد.  به بدن سومی منتقل شود، به‌طور

بدنی که نفس به آن منتقل می‌شود، ممکن است بدن انسان، حیوان و یا گیاه باشد 

و غالبا، انتقال از طریق تعلق گرفتن به جنین انسان یا حیوان و یا سلول نباتی انجام 
می‌گیرد. اعتقاد به این‌گونه تناسخ، به فلاسفۀ قدیم، نسبت داده شده است.4

1. سعید شرتونی، اقرب الموارد، ج 2، ماده نسخ. 

2. حسين بن محمد راغب اصفهانى، مفردات ألفاظ القرآن، ص801.

3. محمد شیرازی، الحکمه المتعالیه فی الاسفار العقلیه الاربعه، ج 9، ص 4.

4. جعفر سبحانی، الالهیات، ج 3، ص 797.



79 در زندگی   ریوفصل سوم: معادبا   ﻿

2. تناسخ محدود )نزولی(: انتقال و دگرگونی به بعضی از جان‌ها اختصاص 

که از جهت افراد محدود  داشته باشد، نه همۀ آن‌ها. این نوع تناسخ، همان‌گونه 

است، از جهت زمان نیز محدود می‌باشد؛ زیرا نفس، سرانجام به مرحله‌ای خواهد 

رسید که دیگر به بدن منتقل نمی‌شود؛ بلکه به عالم نور و عقول می‌پیوندد.1 

به  ابتدا  حیات  که  معنا  ایــن  به  نــزولــی،  تناسخ  عکس  صــعــودی:  تناسخ   .3

موجودی که آمادگی بیشتری دارد، بخشوده و افاضه می‌شود و سپس به موجوداتی 

که استعدادشان کمتر است، به ترتیب به آن‌ها اعطا می‌شود. کسانی‌که به تناسخ 

صعودی باور دارند، معتقدند گیاه از استعداد بیشتری برای حیات برخوردار است 

 ، و برای کسب فیض جدید، نسبت به حیوان و آدمی اولویت دارد و از سوی دیگر

انسان خواهان نفس شریف‌تری است، یعنی نفسی که مراحل گیاهی و حیوانی را 

سپری کرده باشد. بنابراین، حیات ابتدا به گیاه داده می‌شود و سپس به حیوان و 

به‌دنبال آن، به آدمی منتقل می‌شود.2 

که همۀ انواع  ج( دلائل بطلان تناسخ: بر ابطال تناسخ، دو برهان وجود دارد 

آن‌را در برمی‌گیرد و به نوع خاصی از تناسخ اختصاص ندارد. شرح این دو برهان 

به عبارت زیر است:

و  بــدن صلاحیت  هــرگــاه  بــدن:  یــک  در  دو نفس  اجتماع  بطلان  اول:  بــرهــان 

از  شایسته‌ای  نفس  تأخیر  بــدون  کند،  پیدا  نفس  حــدوث  بــرای  کامل  استعداد 

گر نفس بدن دیگری بر  ی افاضه می‌شود. پس ا طرف مبدأ متعال و بخشنده بر و

آن تعلق بگیرد، لازم می‌آید با این یک بدن، دو نفس باشد و این باطل است؛ زیرا 

1. همان.

2. همان، ج 2، ص 798؛ محمد شیرازی، الحكمة المتعالية في الأسفار العقلية الأربعة، ج 9، ص 8.



از شبهه تا فتنه80

ی است و فرض دو نفس برای یک  اولا: تشخص هر فرد ،وابسته به نفس و روح و
شخص، به‌معنای فرض دو ذات و دو وجود برای یک وجود و یک ذات می‌باشد و 
ثانیا: هر کس به روشنی در می‌یابد یک بدن در ذات خود، یک نفس بیشتر ندارد، 

وگرنه آثار مختلف آن دو آشکار می‌گردید.1

برهان دوم: نبودن هماهنگی میان نفس و بدن: تعلق نفس به یک بدن، امری 
ذاتی است و بین نفس و بدن، ترکیب طبیعی و اتحادی برقرار است و هر یک از 
، نفس در  آن‌ها با دیگری، دارای حرکت ذاتی و جوهری می‌باشد و از سوی دیگر
آغاز پیدایش، نسبت به همۀ حالاتش بالقوه می‌باشد و بدن نیز چنین است و در 
برابر هر یک از دوران‌های کودکی، نوجوانی، جوانی و پیری، شأن و حالات خاصی 
دارد و نفس و بدن، با هم از قوه به فعلیت می‌رسند و تا وقتی نفس به یک بدن 
تعلق دارد، درجات قوه و فعل آن، متناسب با درجات قوه و فعل در همان بدن 
خاص می‌باشد. پس هنگامی‌که نفس در نوعی از انواع بالفعل باشد، محال است 
کامل شدن  که محال است حیوان پس از  گردد، همان‌گونه  بار دیگر قوه محض 
خلقتش، نطفه و علقه شود. چون این حرکت جوهری ذاتی بدن و نفس حیوانی 
است و ممکن نیست به طبع یا قسر و به اراده یا جبر یا اتفاق این حرکت ذاتی 
این بدن  به  از بدن دیگری  یافته‌ای،  گر نفس تناسخ  ا یا دگرگون شود. پس  نابود 
تعلق گیرد، لازم می‌آید بدن یک نفس بالقوه و یک نفس بالفعل داشته باشد و نیز 
لازم می‌آید که بدن از همان جهت که بالفعل است، بالقوه هم باشد؛ زیرا ترکیب 
طبیعی اتحادی بین دو چیزی که یکی بالفعل و دیگری بالقوه باشد، محال است 

و یک چیز نمی‌تواند از یک جهت بالفعل و از جهت دیگر بالقوه باشد.2

نتیجه این‌که:

1. محمد شیرازی، الحكمة المتعالية في الأسفار العقلية الأربعة، ج 9، ص 10.

2. همان، ص2.



81 در زندگی   ریوفصل سوم: معادبا   ﻿

1. تناسخ زیربنای عقیدۀ آئینهایی مانند: بودایی و برهمایی را تشکیل می‌دهد؛

2. در لغت، به‌معنای انتقال و در اصطلاح، به‌معنای انتقال و تعلق نفس مادی 

؛ پس از زوال و جدا شدن از بدنی به یک بدن دیگر

قسم  سه  شــده،  مطرح  آن  به  معتقدان  طــرف  از  که  تناسخی  کلی،  به‌طور   .3

)تناسخ مطلق، محدود )نزولی( و صعودی( است و هر سه قسم آن باطل است؛

4. تناسخ به دو دلیل باطل است: اولا، سبب اجتماع دو نفس در یک بدن 

می‌شود و ثانیا، هماهنگی میان نفس و بدن را از بین می‌برد.



از شبهه تا فتنه82

خودکشی

ک و  گر انسان پا کسی‌که خودکشی می‌کند، روحش سرگردان است؟ ا آیا 
خوب خودکشی کند، به جهنم می‌رود؟

یم  نخست باید دانست که چیزی به اسم روح سرگردان، در ادبیات دینی ندار

کرده  کسی‌که از دنیا می‌رود، روحش وارد عالم برزخ می‌شود. چه خودکشی  و هر 

باشد، چه دیگری او را کشته باشد یا به هر علت دیگری، از دنیا رفته باشد و اما 

دربارۀ خودکشی، باید به نکات ذیل توجه کرد:

الف( خودکشی از نظر اسلام

خودکشی از گناهان بزرگ است و در دین مبین اسلام، به‌شدت محکوم شده 

و خدا در قرآن کریم آن‌را نهی کرده و نکوهش نموده است. خداوند در آیه 29 سورۀ 

 
ً
 وَ مَنْ یفْعَلْ ذلِک عُدْوانا

ً
هَ کانَ بِکمْ رَحِیما نْفُسَکمْ إِنَّ الل�ّ

َ
وا أ

ُ
نساء می‌فرماید: >وَ لاتَقْتُل

را  خودتان  ایمان!  اهل  ای  <؛ 
ً
یسِیرا هِ  ال��ل ی 

َ
عَل ذلِک  کانَ  وَ   

ً
نــارا نُصْلِیهِ  فَسَوْفَ   

ً
ما

ْ
ظُل وَ 

ی  کار را از رو کسی این  نکشید. به‌درستی‌که خداوند به شما مهربان است و هر 

ی را به آتش جهنم می‌کشانیم و این کار  دشمنی و شقاوت انجام دهد، به‌زودی و

بر خدا آسان است«.

ی عمد بکشد، برای اوست آتش  امام صادق؟ع؟ فرمود: »هر کسی خود را از رو
پایدار دوزخ«.1

؟ع؟ فرمود: »انّ المؤمن یبتلی به بکل بلیة و یموت بکلٍّ الا انّهُ لا یقتل  امام باقر

1. محمد بن حسن حر عاملى، تفصیل وسائل الشیعة إلى تحصیل مسائل الشریعة، ج‏29، ص24.



83 در زندگی   ریوفصل سوم: معادبا   ﻿

نفسهُ؛ مؤمن به هر بلایی مبتلا می‌شود و با هر نوعی از مرگ می‌میرد؛ ولی خودکشی 
نمی‌کند«.1

از روایات و آیات قرآن، استفاده می‌شود برای این عمل زشت، مجازات سختی 

کسی حق ندارد خود را از بین ببرد؛ چون خداوند، آفریدگار  گرفته شده و  در نظر 

مال  آدمــی  جــان  و  دارد  اهــدافــی  انسان  خلقت  در  و  می‌باشد  زندگی  و  حیات 

خداست و کسی حق ندارد به حریم الهی تجاوز کرده و خودسرانه، اقدام به عملی 

، نافرمانی خداوند را بکند. کند که به او مربوط نمی‌شود و با این کار

ب( جایگاه اخروی

از روایات فهمیده می‌شود کسی‌که خودکشی کرده، مستحق آتش جهنم است؛ 

گر با  اما در جاودانه بودن وی در آتش جهنم، نمی‌توان به‌طور کلی حکم نمود؛ زیرا ا

ایمان از دنیا رفته باشد، مستحق عذاب ابدی نیست، مگر این‌که عمل وی، او را از 

ایمان خارج نموده باشد و البته این بعید نیست، مخصوصا کسانی‌که در دنیا دچار 

رنج و سختی می‌شوند و تحمل و طاقت ندارند. البته این سخن به‌معنای توجیه کار 

آن‌ها نیست و با این حال، آن‌ها گرفتار عذاب الهی هستند. سخن روی ابدی بودن 

: یا نبودن عذاب است. برخی از روایات در باب خودکشی، عبارت‌اند از

م خالِداً  1. از امام صادق؟ع؟ نقل شده: »مَنْ قَتَلَ نَفْسَهُ مُتَعَمداً فَهُوَ فی نارِ جَهَنَّ

جهنم  آتش  در  همیشه  بزند،  خودکشی  به  دست  عمدی،  به‌طور  کسی‌که  فیها؛ 
خواهد بود«.2

ی می‌گوید: »در یکی از جنگ‌ها که کنار رسول خدا؟ص؟ بودیم،  2. ابوسعید خدر

1. همان.

2. محمد حر عاملى،  تفصیل وسائل الشیعة إلى تحصیل مسائل الشریعة، ج‏29، ص24.



از شبهه تا فتنه84

ی انجام می‌داد. در میان دوستان، فردی بود  تقسیم کار کرده بودیم. هر کسی کار

که کار سه نفر را انجام می‌داد؛ هم هیزم جمع می‌کرد و هم آب می‌آورد و هم غذا 

کردیم. فرمود: اهل جهنم  بازگو  بــرای رســول خــدا؟ص؟  را  ی  ی و کار می‌پخت. فدا

است. تعجب کردیم تا این‌که وارد جنگ شدیم و او مجروح شد. بر اثر مشکلات 
جنگی و شدت زخم، نیزه‌ای برداشت و به‌وسیلۀ آن، خود را کشت«.1

3. پیامبر خدا فرمود: »کسی‌که خود را خفه و یا حلق آویز کند، خداوند در روز قیامت 

او را در آتش جهنم خواهد انداخت«، و در جای دیگر می‌فرماید: »کسی‌که خودکشی 
کند، به هر وسیله که باشد، او را در روز قیامت، به همان وسیله عذاب خواهد کرد«.2

که این روایات، استحقاق عقاب را بیان می‌کنند،  کرد  با این همه، باید توجه 

نه به فعلیت رسیدن عذاب و عقاب را، بنابراین، نباید کسی از رحمت پروردگار 

ناامید باشد؛ زیرا ممکن است خداوند شخص خودکشی کننده را نیز مورد عفو و 

رحمت خویش قرار دهد. به‌خصوص که همۀ کسانی‌که خودکشی می‌کنند، شرایط 

کار آن‌ها متفاوت است و برخی ممکن است به دلیلی،  ی ندارند و علت  مساو

گاهی روشنی نسبت به عمل خود نداشته  شرایط روحی و روانی خاص اراده و آ

باشند.

3( بهشت و پیروان دین‌ها

کسانی‌که دین ندارند یا پیرو دین‌های دیگر هستند، آیا بهشت می‌روند؟

پیشینه‌ای  دارای  که  عقیدتی  مباحث  حــوزۀ  در  مطرح  پرسش‌های  از  یکی 

بسیار طولانی است، نقش ایمان و کفر در سعادت و شقاوت ابدی انسان و رابطۀ 

1. قطب الدین راوندی، الخرائج و الجوارح، ج1، ص61، ح 104.

2. علی بن حسام متقی هندی، کنزالعمال، ج15، صص35 - 36، ح39961 و 39965.



85 در زندگی   ریوفصل سوم: معادبا   ﻿

، بخشی از مباحث کلامی را به خود  میان ایمان و عمل صالح است که از دیرباز

اختصاص داده است.

یخ علم کلام اسلامی، هر از چند گاهی، در قالبی نو و  این مسئله، در طول تار

با عنوان جدید و با مجموعه‌ای از پرسش‌های متفاوت و متناسب با ویژگی‌های 

عصر خود، جلوه‌نمایی کرده است.

در نخستین قرن تولد و ظهور اسلام، این پرسش از اهمیت خاصی برخوردار 

بوده که آیا هر یک از ایمان و عمل صالح، عامل مستقلی برای سعادت ابدی است 

یا مجموع آن‌ها، موجب سعادت می‌شود؟

که در مقام  در این میان، برخی همچون خــوارج، چنان راه افــراط را پیمودند 

پاسخ‌گویی، هیچ جایگاهی برای ایمان لحاظ نکردند و معتقد شدند که ارتکاب 

گناه، عامل مستقلی برای شقاوت ابدی است؛ بلکه موجب کفر و ارتداد می‌شود؛ 

برای  ایمان  وجــود  شدند  معتقد  مقابل  نقطۀ  در  مرجئه،  مانند   ، دیگر گــروه  ولــی 

ی به سعادت مؤمن نمی‌زند و در  سعادت ابدی کافی است و ارتکاب گناه، ضرر

ی ندارد. حقیقت، عمل بشری نقش چندانی در سرنوشت و

، در سایه آسانی و فزونی  گذشته و به‌ویژه در دهه‌های اخیر در طی یک قرن 

ارتباطات میان ملل مسلمان و غیرمسلمان و رشد فزایندۀ وسایل ارتباطی و تبدیل 

در میان عموم طبقات، خصوصا  این مسئله  به دهکدۀ جهانی،  بیکران  جهان 

روشنفکران، مورد پرسش و گفتگو قرار گرفت که آیا شرط حتمی قبول شدن اعمال 

صالح، ایمان خاص همچون ایمان اسلامی است؟

برخی با مطالعۀ زندگی مخترعان و مکتشفان بزرگ غیر مسلمان که خدمات 

از  تنها  را  گر بهشت  ا که  کرده‌اند، ســؤال می‌کنند  و پیشبرد علم  به بشر  عظیمی 



از شبهه تا فتنه86

این  به دین اسلام دست‌یافتنی بدانیم، پس اعمال خیر  ایمان صحیح  رهگذر 

، با عدالت پروردگار سازگار است؟ چگونه معقول  گروه چه می‌شود و آیا این امر

، در روز حسابرسی، سرافرازانه به‌سوی بهشت  است گروهی بدون خدمت به بشر

که تمام عمر خود را صرف خدمت به  موعود هدایت شوند؛ اما این دسته افــراد 

 ، ی خود داشته باشند؟! آیا این امر بندگان خدا کرده‌اند، سرنوشت شومی را پیش‌رو

منافات صریحی با عدالت پروردگار ندارد؟

گر قرار باشد تنها ایمان به دین اسلام و  در این میان، گروهی نیز طرح کرده‌اند ا

ی باشد، پس می‌بایست غضب الهی بر  آن‌هم یکی از مذاهب آن، موجب رستگار

، با صفات الهی و رحمت بیکران  رحمتش سایه بیفکند و پیشی بگیرد که این امر

، این عده با طرح مطلب فوق و متأثر از اندیشه‌های  او ناهمگون است. از این‌رو

مغرب زمین، تبلیغ پلورالیسم دینی را وجهه همت خود قرار داده‌انــد. در مقابل، 

عده‌ای نیز با دیدگاهی بسیار تنگ‌‌نظرانه و سختگیرانه و با استناد به برخی آیات 

گروه اندکی از مسلمانان که ایمان و عمل صالح  ی را تنها بر  قرآن، سعادت اخرو

کثریت مردم جهان را اهل دوزخ معرفی  را قرین ساخته باشند، اختصاص داده و ا

کرده‌اند؛ اما باید دید منطق صحیح اسلام، چه راهی را به ما معرفی کرده است. 

پیش از توضیح تفصیلی پاسخ، تذکر این نکته لازم است که کلیدواژۀ اصلی 

این بحث، »اتمام حجت« است، یعنی بهشت و جهنم رفتن افراد، تابع این نکته 

است که چه مقدار برای آن‌ها، حجت تمام شده است و چقدر به حقایق دسترسی 

دارند. کسی‌که حجت بر او تمام نشده باشد، تکلیفی ندارد و بنابراین، مؤاخذه‌ای 

هم نخواهد داشت. برای راه یافتن به پاسخ، لازم است به چند مطلب اشاره ‌کنیم:

أ( دینی جز اسلام پذیرفته نیست

دین حق، تنها یکی است و مصداق آن نیز در این زمان اسلام است و این‌گونه 



87 در زندگی   ریوفصل سوم: معادبا   ﻿

ی از آن‌ها، بتواند انسان را سعادتمند بنماید.  نیست که همۀ ادیان حق بوده و پیرو

از نسخ و فسخ،  ی! ادیــان آسمانی و توحیدی، هر یک در زمــان خود و پیش  آر

و تنها مسیر وصول به سعادت به‌شمار  بوده  آئین آسمانی بعدی، حق  به‌وسیلۀ 

انبیا در زمــان مربوط به خــود، اهل نجات و  ، پیروان راستین  از ایــن‌رو می‌آمدند. 

ی هستند و اعمال آن‌ها در قیامت با توجه به دین، مربوط به زمان خودشان  رستگار

حسابرسی می‌شود.

هِ  ابِئِينَ مَنْ آمَنَ بِالّلَ صاری‏ وَ الصَّ ذِينَ هادُوا وَ النَّ
َّ
ذِينَ آمَنُوا وَ ال

َّ
قرآن کریم می‌فرماید: >إِنَّ ال

يْهِمْ وَ لا هُمْ يَحْزَنُونَ<؛1 
َ
هِمْ وَ لا خَوْفٌ عَل بِّ جْرُهُمْ عِنْدَ رَ

َ
هُمْ أ

َ
 فَل

ً
آخِرِ وَ عَمِلَ صالِحا

ْ
يَوْمِ ال

ْ
وَ ال

ی و صابئان )پيروان  كسانیك‌ه )به پيامبر اسلام( ايمان آورده‏انــد و يهود و نصار

يحيی يا نوح يا ابراهيم( آن‌ها كه ايمان بخدا و روز رستاخيز آورده‏اند و عمل صالح 

انجام داده‏اند، پاداششان نزد پروردگارشان مسلم است و هيچ‌گونه ترس و غمی 

برای آن‌ها نيست«.

اما پس از بعثت پیامبراسلام؟ص؟ که تمام ادیان گذشته نسخ شد، تنها از رهگذر 

که سعادت انسان تأمین می‌شود و خداوند به  عمل به فرمان جدید الهی است 

نْ يُقْبَلَ مِنْهُ وَ 
َ
 فَل

ً
إِسْلامِ دينا

ْ
همین حقیقت، تصریح کرده و می‌فرماید: >وَ مَنْ يَبْتَغِ غَيْرَ ال

ينَ<؛2 و هر کس غیر از اسلام دینی بجوید، هرگز از او پذیرفته  خاسِر
ْ
آخِرَةِ مِنَ ال

ْ
هُوَ فيِ ال

یانکاران است«. نمی‌شود و او در سرای دیگر از ز

پس روشن شد که دین حق، منحصر در اسلام است. اینک این پرسش به‌وجود 

کار  هیچ  ی‌که  به‌طور خداست،  نزد  عمل  قبول  حتمی  شرط  ایمان  آیا  که  می‌آید 

1. بقره، 62.

2. آل‌عمران، 85.



از شبهه تا فتنه88

نیکی غیر از مسلمانان و بلکه غیر شیعه پذیرفته نیست؟

ب( تأثیر ایمان در سرنوشت انسان و قبولی اعمال وی

هر عملی، دارای دو جنبه است و هر یک از دو بعد آن، از نظر خوبی و بدی، 

گانه دارد: حسابی جدا

؛ یانبار عمل در خارج و اجتماع بشر 1. شعاع اثر مفید و یا ز

2. انتساب عمل به شخص فاعل و انگیزه‌های نفسانی و روحی او که موجب 

آن عمل شده است؛

یانبار عمل تا کجا کشیده شده و از نظر دوم،  از نظر اول، باید دید اثر مفید و یا ز

باید دید که عامل، در نظام روحی و فکری خود، چه سلوکی کرده و به‌سوی کدام 

مقصد رفته است؟ 

یخ ثبت می‌شود  ، در دفتر تار یانبار اعمال بشر از نظر گسترۀ اثر سودمند و یا ز

، تنها در  یخ دربارة آن قضاوت می‌کند؛ ولی از نظر شعاع انتساب با روح بشر و تار

حَياةَ 
ْ
ال وَ  مَوْتَ 

ْ
ال قَ 

َ
خَل ــذِي 

َّ
>ال قرآن می‌فرماید:  دفاتر ملکوتی ثبت و ضبط می‌شود. 

غَفُورُ<؛1 آن‌که مرگ و زندگی را آفرید تا شما را 
ْ
يزُ ال عَزِ

ْ
حْسَنُ عَمَلاً وَ هُوَ ال

َ
مْ أ

ُ
ك ّيُ

َ
مْ أ

ُ
وَك

ُ
لِيَبْل

مورد امتحان نیکوترین و صواب‌ترین عمل قرار دهد«.

در این آیه، فرمود »درست‌ترین« عمل و نفرمود »بیشترین عمل«؛ زیرا عمده این 

که تحت تأثیر انگیزه‌های روحی، عملی انجام می‌دهیم،  که بدانیم آن‌گاه  است 

که سلسله حرکاتی است و از نظر اجتماعی، دارای ارزش  گذشته از پیکر عمل 

1. ملک، 2



89 در زندگی   ریوفصل سوم: معادبا   ﻿

یم و چگونه طی طریق  است، از نظر معنوی، واقعا و حقیقتا، به چه سویی می‌رو

می‌کنیم.

ی  از نظر قرآن، شخصیت‌ حقیقی ‌ما، روح ما است. روح ما با هر عمل اختیار

از قوه به‌سوی فعلیت گام بر‌می‌دارد و اثر و خاصیتی متناسب با اراده و هدف و 

مقصد خود کسب می‌کند. این آثار و ملکات، جزء شخصیت ما می‌شود و ما را 

به عالمی متناسب خود می‌برد. البته مقصود این نیست که حساب حسن فاعلی 

از حسن فعلی به‌کلی جداست و انسان از نظر نظام روحی و تکامل معنوی، نباید 

مفید  کار  که  است  این  مقصود  باشد.  داشته  اجتماعی  مفید  به‌کارهای  ی  کــار

اجتماع،ی آن‌گاه از نظر نظام روحی و تکامل معنوی مفید است که روح با انجام 

فاعلی،  حسن  با  فعلی  حسن  نسبت  باشد.  کــرده  معنوی  سفر  و  سیر  عمل،  آن 

نسبت بدن به روح است. یک موجود زنده، ترکیبی از روح و بدن است و باید در 

پیکر عملی که حسن فعلی دارد، حسن فاعلی دمیده شود تا آن عمل زنده گردد 
و حیات یابد.1

پس با توجه به این‌که کمال حقیقی انسان، در سایة قرب الهی تحقق می‌یابد 

ی از خدا حاصل می‌شود، می‌توان ایمان به خدا  و متقابلا، سقوط آدمی در اثر دور

و ربوبیت تکوینی و تشریعی او را که مستلزم اعتقاد به معاد و نبوت است، نهال 

از  که اعمال خداپسند، به‌سان شاخ و برگ‌هایی  تکامل حقیقی انسان دانست 

که در جهان آخرت ظاهر می‌گردد.  ید و میوه‌اش سعادت ابدی است  آن می‌رو

گر کسی بذر ایمان را در دل خود نیفشاند و این نهال پ برکت را غرس نکرد  پس ا

و به‌جای آن، بذر عصیان و کفر را در دلش پاشید، استعداد خدادادش را ضایع 

1. مرتضی مطهرى، مجموعه آثار استاد شهید مطهری)عدل الهی(، ج1، ص297.



از شبهه تا فتنه90

کرده و درختی را به بارآورده که میوه‌اش زقوم دوزخی خواهد بود. چنین کسی، راهی 

به‌سوی سعادت ابدی نمی‌برد و تأثیر کار نیکش، از مرز این جهان فراتر نمی‌رود.1 

ی،  کریم ایمان را به‌عنوان شرط تأثیر اعمال نیک در سعادت اخرو ، قرآن  از اینرو

نْثی‏ وَ هُوَ مؤمِنَ 
ُ
وْ أ

َ
رٍ أ

َ
الِحاتِ مِنْ ذَك کید قرار داده و می‌فرماید: >وَ مَنْ يَعْمَلْ مِنَ الصَّ مورد تأ

<؛2 هر مرد و زنی که از کارهای شایسته انجام 
ً
مُونَ نَقيرا

َ
فَاولئک یدخُلونَ الجَنه وَ لا يُظْل

دهد، در حالی‌که مؤمن باشد، چنین کسانی وارد بهشت خواهند شد«.

، دوزخ را برای کافران مقرر فرموده و اعمال ایشان را تباه و بی‌ثمر  از سوی دیگر

کنده سازد و اثری  کستری تشبیه کرده که باد شدیدی آن‌را پرا دانسته و آن‌ها را به خا

يحُ في‏ يَوْمٍ  تْ بِهِ الرِّ هُمْ كَرَمادٍ اشْتَدَّ
ُ
عْمال

َ
هِمْ أ بِّ وا بِرَ ذينَ كَفَرُ

َّ
از آن به‌جای نگذارد: >مَثَلُ ال

بَعيدُ<؛3 مثل اعمال کافران، 
ْ
 ال

ُ
لال

َ
ا كَسَبُوا عَلی‏ شَيْ‏ءٍ ذلِكَ هُوَ الضّ ونَ مِمَّ عاصِفٍ لايَقْدِرُ

کستری است که در یک روز طوفانی، باد به‌سختی بر آن بوزد، به چیزی از  مانند خا

دستاوردهایشان دسترسی نخواهند داشت و این است گمراهی دور‌ی«.

در آیۀ دیگری، آن‌ها را به سرابی تشبیه کرده که شخصی تشنه به آن دل می‌بندد؛ 

هُمْ كَسَرابٍ بِقيعَةٍ 
ُ
عْمال

َ
وا أ ذينَ كَفَرُ

َّ
ولی همین‌که به آن می‌رسد، آبی نمی‌یابد: >وَ ال

 ...<؛4 اعمال کافران، همانند سرابی در 
ً
مْ يَجِدْهُ شَيْئا

َ
مْآنُ ماءً حَتَّی إِذا جاءَهُ ل

َ
يَحْسَبُهُ الظّ

که شخصی تشنه، آن‌را آب می‌پندارد تا هنگامی‌که نزد آن  ی است  بیابان هموار

بیاید، آن‌را چیزی نمی‌یابد«.

1. محمدتقی مصباح یزدی، آموزش عقائد، ج 3، ص 130.

2. نساء، 124.

3. ابراهیم، 18.

.39 ، 4. نور



91 در زندگی   ریوفصل سوم: معادبا   ﻿

ج( بین جاهل قاصر و مقصر و مستضعف و غیر مستضعف فرق است.

مستضعف کیست؟ امیر المؤمنین علی؟ع؟ می‌فرماید: »عنوان استضعاف، بر 

کسی صادق است که حجت خدا به گوش او نرسیده باشد و گوش او آن‌را نشنیده 

و عقلش آن‌را درک نکرده باشد«.1 

مُسْتَضْعَفينَ 
ْ
 ال

َ
خدا در آیاتی از سورۀ نساء، به این مطلب پرداخته، از جمله آیه: >إِلاّ

ةً وَ لايَهْتَدُونَ سَبيلاً<.2 خداوند، جهل به 
َ
دانِ لايَسْتَطيعُونَ حيل

ْ
وِل

ْ
ساءِ وَ ال جالِ وَ النِّ مِنَ الرِّ

دین و هر نوع ممنوعیت از برپایی شعائر دینی را ظلم می‌داند که عفو الهی شامل 

آن نمی‌شود، آن‌گاه از این قانون کلی و عمومی، مستضعفان را استثنا نموده است.3 

از  ناشی  قابل تصور اســت: جهل  گونه  افــراد، دو  ایــن  ، جهل  به عبارت دیگر

و  گنهکار  بــرود؛ ولی چنین نکرد،  کوتاهی بوده و می‌توانسته دنبال فهم حقیقت 

خود  از  جهل،  گاهی  اما  نیست؛  بهشت  به  ی  و ورود  به  امیدی  و  است  مسئول 

گنهکار  نتیجه،  در  ننموده،  وظیفه  ترک  قبل،  حالت  برخلاف  و  نیست  شخص 

نخواهد بود. این افراد، مشمول آیه شده و استضعاف بر آن‌ها صادق می‌باشد. از 

گذار  ، چنین افرادی، با توجه به این‌که به خوب و بد دانا نبوده‌اند، امرشان وا این‌رو

هُ  نْ يَعْفُوَ عَنْهُمْ وَ كانَ ال��ل
َ
هُ أ ولئِكَ عَسَی ال��ل

ُ
به خداست. در آیۀ سورۀ نساء می‌فرماید: >فَأ

<،4 آن‌ها را شامل عفو خود قرار می‌دهد و یا مورد غفران قرار نخواهد داد. 
ً
ا غَفُورا عَفُوًّ

گر بر  کند و ا کسی‌که ما را نه بشناسد و نه انکار  امام صادق؟ع؟ می‌فرماید: »هر 

یان، خطبه 186. 1. نهج‌البلاغه، ترجمه حسین انصار

2. نساء، 98.

3. محمدحسین طباطبائی، ترجمه المیزان فی تفسیر القرآن، ج5، ص 79.

4. نساء، 99.



از شبهه تا فتنه92

گذار به خداست و هر طور که خدا بخواهد، در مورد  همین امر از دنیا برود، امرش وا
ی انجام خواهد داد«.1 و

د( کافران اهل خیر از عمل خود بهره‌مند می‌شوند.

 ، کفار که عمل خیر  نباید غافل شد  از این نکته  گذشته،  با توجه به مطالب 

ی  گر‌چه عمق نداشته و باعث بالا رفتن درجــات و دستیابی به سعادت اخرو ا

که هیچ عمل خیری را بدون  نمی‌گردد؛ اما در عین حال، با توجه به آیات قرآن 

حْسَنَ عَمَلاً<؛2 ما اجر کار 
َ
جْرَ مَنْ أ

َ
ا لا نُضيعُ أ

َ
پاداش نمی‌داند و تصریح می‌فرماید: >إِنّ

 يَرَهُ<.3 اعمال خیر 
ً
ةٍ خَيْرا  ذَرَّ

َ
نیک هیچ‌کسی را از بین نمی‌بریم« و یا >فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقال

که البته بسیار نسبت به اعمال همدوش با ایمان  ی خواهد داشت  کافران، آثار

ناچیز است. برخی از روایات، همین حقیقت را بیان داشته‌اند. حضرت موسی بن 

، از پدرانش آورده که پیامبر فرمود: »از اهل آتش آن‌که عذابش از همه آسان‌تر  جعفر

است، ابن جذعان است؛ چون عادت او این بود که مردم را غذا می‌داد و اطعام 
می‌نمود«.4

کلینی از محمد بن یحیی از حضرت باقر روایت کرده: »مرد مؤمنی تحت قدرت 

کم ستمگر و مملکت بیدادگری بود که به حقوق او ستم می‌شد و  و سلطنت حا

، از آن‌جا به دارالشرک فرار کرد و در منزل یکی  مورد اهانت قرار می‌گرفت، از این‌رو

از مشرکان وارد شد، مرد مشرک او را تحت حمایت خود قرار داد و با او مهربانی کرد. 

چون وقت مرگ مرد مشرک فرا رسید، خداوند به او وحی فرستاد: به عزت و جلال 

1. محمد بن يعقوب كلينى، الكافي، ج 2، ص 81، ح11.

2. کهف،30.

3.	 . زلزله، 7.

، ج 3، ص 316، باب24، حدیث96. 4. محمدباقر مجلسی، بحارالانوار



93 در زندگی   ریوفصل سوم: معادبا   ﻿

گر در بهشت جایی برای تو بود، تو را در آن‌جا سکنی می‌دادم؛ اما  خودم سوگند! ا

کسی در حال شرک بمیرد، حرام است؛ لکن خطاب به آتش نمود  بهشت بر هر 

ی او را  که او را حرکت مده و آزار مرسان و ناراحت مکن و صبح و شب رزق و روز

ی او را از بهشت  ی حدیث می‌گوید که پرسیدم: آیا رزق و روز برایش می‌آوردند. راو
می‌آورند؟ حضرت فرمود: از آن‌جایی که خدا خواسته است«.1

همان، ج 8، ص 314، حدیث92. .1





فصل چهارم: دینداری در زندگی





درآمد 

این مفهوم  نظر محققان مختلف،  اما طبق  ی،1 دشوار است؛  تعریف دیندار

ابعاد  شامل  و  اســت  مذهبی  دخالت  و  جهت‌گیری‌ها  مــورد  در  به‌طورگسترده، 

اعتقادی،  اعتقادی، اجتماعی،  نتیجه‌ای،  یکی، فکری،  ایدئولوژ آئینی،  تجربی، 

اخلاقی و فرهنگی می‌شود. عمل به دین، به‌معنای پای‌بندی عملی به آموزه‌های 

ی و حفظ دین خویش است.2  دینی است. نخستین وظیفۀ مسلمانان، دیندار

که سرچشمۀ آن‌ها، دنیاپرستی و تعلقات  ی، آفت‌ها و آسیب‌هایی دارد  دیندار

ی، ترس است  مادی است، چنان‌که در برخی روایات آمده است که آفت دیندار

ی، به‌ویژه در روزگار غیبت، بسیار دشوار  و شکم‌بارگی و شهوت‌پرستی.3 دیندار

، حفظ دین همانند آن است  است. در برخی روایات آمده است که در این روزگار

ی، پیامدهای خجسته‌ای  کف دست خود نگاه دارد.4 دیندار که آدمی آتشی بر 

و از شخصیتی  با وقــار و استوارند  و  آرامــش‌انــد  نیز دارد. دیــنــداران، هــمــواره در 

مستقل برخوردارند و اهل فروتنی و قناعت و رضایند و اندوه دنیا و کالای دنیوی 

1. Religiosity.

، ج۲، ص۲۵۸.     2. محمدباقر مجلسی، بحار الانوار

3. همان، ج۶۶، ص۳۳۵.

4. همان، ج۵۲، ص۱۲۴ و ج۲۸، ص۴۷.    



از شبهه تا فتنه98

ی در زندگی اجتماعی انسان نیز بسیار چشم‌گیر است.  نمی‌خورند. آثار دیندار

دینداران به مردم محبت می‌ورزند و اهل کینه و عداوت نیستند.1 

در مقابل دینداری، واژۀ دین‌گریزی است که از دو قسمت دین و گریز تشکیل شده 

، شایسته است هر یک از این اجزا را جداگانه محل تأمل قرار دهیم. است. از این‌رو

توسط  و  ــدا  ــوی خ از س کــه  مــی‌شــود  گفته  تعالیمی  بــه مجموعه  ــن  دی دیـــن: 

انسان‌هایی برگزیده، برای بشر ارسال شده و مشتمل بر سه حوزۀ عقاید، اخلاق 

و احکام است. در این‌جا مراد ما از دین، تنها دین اسلام است که توسط آخرین 

سفیر الهی، محمد مصطفی؟ص؟، بر بشریت عرضه شده است:

الف: عقاید، یعنی حقایق بزرگی که باید به آن‌ها باور داشت و آن‌ها را در ذهن 

و دل خویش پذیرفت؛

ی است که آدمی، باید در جان خویش  ب: اخلاقیات، صفات نفسانی پایدار

ایجاد کند و گوهر نفس خود را به آن بیاراید؛

، به آن‌ها  ج: احکام، مجموعه دستورالعمل‌هایی است که انسان مؤمن دیندار

گیرد و با اعضا و جــوارح ظاهری خود انجام  موظف است و باید در عمل به‌کار 

دهد.

ی به‌معنای باورداشتن آن عقاید و تخلق به آن اخلاق و التزام عملی  دیندار

ی،  به آن احکام است. البته انسان دیندار در زبان و ظاهر خویش، به این دیندار

اعتراف و افتخار می‌کند و آن‌را آشکار می‌گرداند؛ اما در مقابل، دربارۀ مفهوم واژۀ 

«، دست کم موارد ذیل باید مورد توجه قرارگیرد: »گریز

1. همان، ج۲، ص۵۳.



99 یگدنز اری دردچهارم: دین لصف   ﻿

گرفتن، نوعی مواجهه و آشنایی اولیه، نوعی نفرت و  الف: دورشدن و فاصله 

دلزدگی‌اند

تا انسان با چیزی مواجه نشود و درکی از آن نداشته باشد، از آن فرار نمی‌کند. 

، نوعی دلزدگی و انزجار در جان آدمی نیافریند و خاطر انسان  همچنین تا آن چیز

، گریز به‌معنای دور  را مکدر و آزرده نسازد، دلیلی برای گریز وجود ندارد. از این‌رو

گرفتن ناشی از احساس تنفر و دلزدگی پس از یک مواجهه اولیه  شدن و فاصله 

است. یک جوان، بلکه یک انسان، در مناسبت با دین خدا، این چند حالت را 

می‌تواند داشته باشد:

1. ناآشنایی

ی از باورهای دینی، اخلاقیات مطلوب دین و واجب و حرام  یعنی هیچ تصور

شرعی نداشته باشد. گویا استعمال واژۀ دین‌گریزی در چنین موردی نابه‌جا باشد؛ 

گاهی وجود نداشته باشد، گریز رخ نمی‌دهد.  زیرا تا هنگامی‌که نوعی آشنایی و آ

، مشتمل بر نوعی مواجهه و آشنایی است. مفهوم گریز

2. نوعی مواجهه و آشنایی، بدون هیچ‌گونه گرایش درونی و علاقه

این حالت، ناشی از جهل به حقیقت دین است، وگرنه نفس آشنایی با یک 

پدیدۀ کامل، جذاب و دلربا، علاقه را به‌دنبال می‌آورد.

3. نوعی آشنایی همراه با نفرت و انزجار

این حالت، از این گمان برخاسته که دین خدا، نوعی محدودیت و سختگیری 

، ملزم ساخته است.  و بی‌منطقی روا داشته و ما را به‌کارهای شاق و تقیدات دشوار

و فشار تحقق  قهریه، تحمیل  قوۀ  نوعی  با  تنها  یقینا عمل دینی  این حالت،  در 

می‌یابد. بنابراین، گریز از دین به‌معنای گریز از اعتقاد و عمل دینی تحقق می‌یابد.



از شبهه تا فتنه100

4. آشنایی و علاقه، اما بدون انگیزش

احکام  و  معارف  سودمندی  و  حقانیت  به  اعــتــراف  ضمن  ــورت،  ص ایــن  در 

شریعت و باورمندی نسبت به مطلوبیت آن، انگیزش لازم برای حرکت و تنظیم 

گرچه یک نوع ملامت مستمر درونی و درد  نوع زندگی بر مدار دین وجود نــدارد. 

وجدان، شخص را آزار می‌دهد. بدین معنا نیز گریز از دین تحقق نیافته است؛ زیرا 

، نفرت )نقطۀ مقابل علاقه( باید وجود داشته باشد. در مفهوم گریز

5. گریز از نام دین، نه حقیقت آن

ی و ایمان )اعتقاد  در این صورت، انسان به هر جهت، علاقه ندارد که به دیندار

دینی، اخلاق دینی، عمل به احکام دین یا ترکیبی از این‌ها( مشهور شود و ضمن 

این‌که در اندرون خود، بسیار مؤمن و معتقد است و در خلوت، به مناسک و آداب 

دینی، مقید؛ اما از ابراز و اظهار آن، ناخوش است. شاید منشأ چنین ویژگی، پرهیز 

یا و عدم صداقت باشد و شاید مشاهدۀ رفتار برخی دینداران ناپارسا،  از زهد و ر

مانع از اظهار انتساب به آن‌ها شده باشد.

6. دشمنی با دین و تلاش برای برافکندن پایه‌های آن

، استعمال  گویا برای این معنای واژه، دین‌گریزی کوتاه و ناساز است و مناسب‌تر

یخ،  ، مثل همۀ انسان‌های تار واژۀ دین‌ستیزی و خصومت است. نسل جوان امروز

دارای فطرت الهی است و این فطرت و سرشت خداساخته، او را به‌سوی ایمان 

کتسابی؛  ی است، به‌صورتی غیر ا که رکن اول دیندار دعوت می‌کند. باور قلبی 

اما عمیق در جان جوانان ما وجود دارد که نمود آن، گرایش به حق، کمال‌جویی، 

کار خیر است. به این معنا و در این شاخه، جوانان  معنویت‌خواهی و تحسین 

ک  ی از بزرگترها دیندارترند؛ زیرا این فطرت الهی، دست ناخورده و پا ما از بسیار

در  و  رفتار شود  باید منشأ  القاعده،  اعتقاد درونــی، علی  این  اســت.  مانده  باقی 



101 یگدنز اری دردچهارم: دین لصف   ﻿

که ما در آن  زبــان و عمل نمود یابد. در این مرحله، موانعی وجــود دارد، عصری 

ی،  کم این موانع است. بدین جهت، نمود خارجی دیندار واقع شده‌ایم، محل ترا

کمرنگ شده است. از جمله این موانع، »وفــور ابزارهای  در قشری از نسل جوان 

غفلت و دستیابی آسان به فضای گناه« است. گناه، به‌معنای مخالفت با فرمان 

خدا و عمل کردن برخلاف مقتضای آن اعتقاد است که معمولا با نوعی شیرینی 

اولی خود، در  انسان به طبع  که  کرد  باید اعتراف  اولیه همراه است.  و جذابیت 

گر سیستم امنیتی و گارد  مقابل جذابیت دنیا و فریبندگی گناه، ضعیف است و ا

کار نگذاشته باشد )تقوی( و دائم مراقب  حفاظت بسیار قوی، پیرامون خویش 

به  بی‌گمان  مــراقــبــه(،  و  نباشد)ذکر  خــود  راحت‌طلب  لــذت‌جــوی  نفس  احـــوال 

گاهی مناسبی  که نه آ سیاه‌چالۀ معصیت فرو می‌افتد. جوان در موقعیتی است 

از احوال نفس خود دارد )انسان‌شناسی و خودشناسی( و نه به مکاید شیطانی، 

به‌خوبی آشناست )دشمن شناسی(؛ بلکه گاهی تحت تأثیر جذابیت‌های فراوان 

دنیا، دشمن خویش را دوست می‌پندارد و به او اعتماد می‌کند.

ی به  که عقل و شعور دارد و خوب و بد را تشخیص می‌دهد، چه نیاز انسان 

دین دارد؟

نکتۀ اصلی در پاسخ به پرسش فوق، آن است که کارکرد دین، فقط شناخت 

راه  دادن  نشان  جز  به  بلکه  نیست؛  انسان  شناختی  نیازهای  رفع  و  بد  و  خوب 

درست در برخی از حوزه‌های شناختی، برخی دیگر از نیاز‌های انسان را نیز تأمین 

یج و  می‌کند که ارائۀ یک جهان‌بینی درست، نیاز به معنویت و تعالی معنوی، ترو

یست اخلاقی و برخی از قوانین زندگی اجتماعی و خانوادگی را می‌توان  تشویق ز

نمونه‌های آن دانست.

به  گرایش  یعنی  آدمی است.  به دین، فطرت  گرایش  آن‌که خاستگاه  توضیح 



از شبهه تا فتنه102

دین و توحید، مانند عدالت‌خواهی، دانستن مجهولات، زیبادوستی و امثال این 

گرایش به دین  ، منشأ  ، در سرشت انسان نهاده شده است. به عبارت دیگر امور

اعتقاد  به‌سوی دین، حتی خاستگاه  انسان  و محرک اصلی  باطل  ادیــان  ،حتی 

به رب‌النوع‏ها و پرستش بت‌ها، فطرت است؛ بنابراین، وجود ادیان مختلف، از 

همین ویژگی ذاتی آدمی نشأت ‌گرفته است. انسان همواره و برحسب فطرت، در 

اثر می‏گذارد، خاضع و تسلیم است.  ی  او بزرگی می‌کند و در و بر  کسی‌که  برابر 

که  صانعی  می‌کند،  اثبات  ی  آفریدگار عالم  بــرای  خود  فطرت  با   ، دیگر سوی  از 

، در عالم اثر می‏گذارد.  برحسب تکوین و تدبیر

انسان، چه متدین به دین توحیدی باشد و چه به تعدد خدایان معتقد باشد 

و یا اصلا منکر صانع باشد، بالاخره، فطرت خودش را نمی‌تواند منکر شود و بر 

، مورد غفلت قرار  اساس آن عمل می‌کند. هر چند امکان وجود دارد که فطرت بشر

گیرد، یعنی انسان، در اثر عواملی، از فطریات خود غافل بماند.

ی انسان، حقیقت مذکور روشن‌تر می‌شود. توضیح  یخ دیندار با نگرشی به تار

این‌که انسان‌های سادۀ اولیه، از آن‌جا که هر چیزی را با وضع خود مقایسه می‌کردند 

، کارهای مختلف خود را می‏دیدند که به قوا و اعضای مختلفشان  و از سوی دیگر

مستند است نیز می‏دیدند افعال مختلف اجتماعی هم به اشخاص مختلف در 

اجتماع مستند است. همچنین حوادث مختلف، به علت‌های مختلف، نزدیک 

انــواع مختلف حــوادث، رب‌النوع‌های  بــرای  گزیر  نا به هر حادثه مستند اســت، 

مختلف قائل شدند و گاه برای این رب‌النوع‌ها، مجسمه‌هایی ساخته و آن‌ها را 

پرستش می‌نمودند تا بت‌ها نزد خدای بزرگ از آنان شفاعت کنند. حتی ادعای 

که  کمان نیز مبتنی بر فطرت انسان است. به این معنا  ربوبیت پادشاهان و حا

در  و  نموده  سوءاستفاده  عــوام  فطری  اعتقاد  از  دیکتاتورها،  و  سلاطین  از  برخی 



103 یگدنز اری دردچهارم: دین لصف   ﻿

مردم  که  فکر  این  با  رفته‌رفته  و  نموده  تصرفاتی  مردمان،  زندگی  مختلف  شئون 

سنگ و چوب را خدا می‌دانند، آنان که از سنگ و چوب کمتر نیستند، به طمع 

یخ، این مطلب را از فرعون و  به‌دست آوردن مقام الوهیت می‌افتادند، چنان‌که تار

نمرود و دیگران نقل کرده و در عین حالی که خود بت می‌پرستیدند، خویش را در 
سلک رب، جا می‌زدند.1

با توجه به آن‌چه بیان گردید، روشن می‌شود که دقیقا، انسان به‌دلیل این‌که عقل 

کرده است. همان عقل می‌گوید وقتی در نهاد  گرایش به دین پیدا  و شعور دارد، 

را برای هدایت مردم  گرایش به دین وجود دارد، پس خداوند، باید دینی  انسان، 

ی نکنند. بفرستد تا مردم از ادیان باطل خودساخته پیرو

که انسان در زندگی، دارای دو نوع نیاز است: یک نوع،  ، آن است  نکتۀ دیگر

نیازهای مادی است که خود آدمی، عهده‌دار برآوردن آن‌هاست. نوع دوم، نیازهای 

که مربوط به سرنوشت انسان و سعادت دنیا و آخرت او می‌شود. عقل و  معنوی 

شعور آدمی، توان و استعداد تأمین نیازهای معنوی انسان را ندارد تا او را از گمراهی 

ی او را تضمین نماید. در واقع، دایرۀ دخالت عقل  نجات دهد و سعادت اخرو

آدمی محدود است و به همۀ حقایق دسترسی ندارد. 

کتشافات  انسان به‌ مرور زمان، طبق نیازهای مادی و با پیشرفت علوم طبیعی، ا

به همین دلیل،  گذاشته است.  بر جای  از خود  را  اختراعات شگفت‌انگیزی  و 

هیچ‌کسی از هیچ دینی انتظار ندارد قوانین جهان مادی را برای بشر کشف نموده 

و وسایلی را برای برطرف کردن نیازهای مادی جامعه، اختراع کند؛ اما عقل و شعور 

ی انسان می‌شود،  آدمی، در بعد هدایتگری و حصول معنویات که باعث رستگار

1. رک: محمدحسین طباطبائی، ترجمه المیزان فی تفسیرالقرآن، ج2، ص534.



از شبهه تا فتنه104

کتابَ تِبْیاناً 
ْ
یک ال

َ
نا عَل

ْ
ل محتاج به دین است. علامه طباطبایی در تفسیر آیۀ »وَ نَزَّ

کردیم  کتاب را بر تو نازل  مُسْلِمِینَ؛1 ما این 
ْ
لِکلِّ شی وَ هُدی وَ رَحْمَةً وَ بُشْری‏ لِل

برای مسلمانان است«،  و بشارت  و مایه هدایت و رحمت  بیانگر همه چیز  که 

کار  کتاب هدایت برای عموم مردم است و جز این  کریم،  می‌فرماید: »چون قرآن 

، همۀ آن چیزهایی است که  »لِکلِّ شَی‏ءٍ« در ظاهر ، مراد از و شأنی ندارد، از این‌رو

برگشتش به هدایت باشد، از قبیل معارف حقیقی مربوط به مبدأ و معاد و اخلاق 

فاضله و شرایع الهی و قصص و مواعظی که مردم در هدایت و راه یافتنشان به آن 
محتاج‌اند«.2

در این‌که عقل انسان، خوب را از بد تشخیص می‌دهد، تردیدی وجود ندارد؛ 

او  نفوس  تزکیۀ  موجب  که  نیست  آموزه‌هایی  درک  به  قــادر  به‌تنهایی  عقل،  ولی 

، قرآن  ی بیان ‌کند. از این‌رو گردیده و حقایقی را دربارۀ انسان و نیازهای واقعی و

مُکمُ  ِ
ّ
یعَل وَ  یزَکیکمْ  وَ  آیاتِنا  یکمْ 

َ
عَل وا 

ُ
یتْل مِنْکمْ  ــولاً  رَسُ فیکمْ  نا 

ْ
رْسَل

َ
أ  ...< فرموده:  کریم 

مُونَ<؛3 رسولی از خودتان در میان شما 
َ
مْ تَکونُوا تَعْل

َ
مُکمْ ما ل ِ

ّ
حِکمَةَ وَ یعَل

ْ
کتابَ وَ ال

ْ
ال

ک کند و به شما، کتاب و حکمت  فرستادیم تا آیات ما را بر شما بخواند و شما را پا

بیاموزد و آن‌چه را نمی‏دانستید، به شما یاد دهد«.

گاه  ی از معارف جهان هستی آ ، عقل به ناتوانی خود در بسیار از طرف دیگر

است و ضرورت معلم غیبی را درک نموده و آن‌را می‌پذیرد.4 عقل و هوش، انسان را 

از دین الهی که برای هدایت بشر نازل شده، بی‌نیاز نمی‌کند.

1. نحل، 89.

2. محمدحسین طباطبائی، المیزان فی تفسیرالقرآن، ج12ص465.

3. بقره، 151.

4. رک: عبدالله جوادی آملی، انتظار بشر از دین، ص56.



105 یگدنز اری دردچهارم: دین لصف   ﻿

کراه فی الدین« ب: معنای »لا ا

کراه فی الدین«، پس چرا با اجبار باید نماز بخونیم و  مگر خود خدا نفرموده »لاا

روزه بگیریم و حجاب داشته باشیم؟

پیش از ورود به اصل پاسخ، لازم است به‌عنوان مقدمه، یک نکته روش شود 

، روزه، خمس،  ی مثل نماز و آن تفاوت بین وجوب و اجبار است. در اسلام، امور

زکات، حجاب و ... واجب هستند، یعنی هر فردی در برابر خداوند، نسبت به 

گر انجام ندهد، در قیامت مؤاخذه  آن کار مسئول است و باید آن‌را انجام دهد و ا

که حکایتگر تکلیف فرد در  خواهد شد. بنابراین، وجوب، مفهومی است فقهی 

برابر خداوند است، چنان‌که حرام، مستحب و مکروه نیز همین‌طور هستند؛ ولی 

و یک سیستم حکومتی،  انسان  یا یک  انسان  بین دو  که  ، مفهومی است  اجبار

گر کسی رعایت نکند، با  معنا پیدا می‌کند، مثل قوانین راهنمایی و رانندگی که ا

مجازاتی دنیوی روبه‌رو خواهد شد.

حال باید بدانیم که برخی از احکام شرعی، مثل وجوب و حرمت غیر از این‌که 

ی باشد.  کمیت نیز قانونی و اجبار جنبۀ فردی دارنــد، ممکن است از سوی حا

ی نسیتند؛ اما حجاب غیر از این‌که واجب  نماز و روزه واجب هستند؛ ولی اجبار

کمیت، قانونی و الزامی نیز باشد. است، ممکن است از سوی حا

از آن‌جا که در دیدگاه اسلام، هدف از حکومت، علاوه بر تأمین نیازهای مادی 

مردم، توجه به مصالح معنوی و حفظ ارزش‌های اخلاقی و دینی است، حکومت 

اسلامی موظف است، بستری مناسب جهت رشد و تعالی معنوی افراد جامعه 

، »در جامعۀ اسلامی، قوانین باید آهنگ قرب الی الله  فراهم نماید. به تعبیر دیگر

داشته باشد و تأمین مسائل و ابعاد حیات انسانی، در صورتی دارای ارزش است 



از شبهه تا فتنه106

که به مثابة مقدمه‌ای در جهت رشد و تکامل معنوی انسان تلقی گردد«.1 

اهُمْ  نَّ
ّكَ

ذينَ إِنْ مَ
َّ
قرآن کریم ویژگی‌های حکومت اسلامی را چنین بیان فرموده: >ال

عاقِبَةُ  هِ  لِّلَ وَ  رِ 
َ

مُنْك
ْ
ال عَنِ  نَهَوْا  وَ  وفِ  مَعْرُ

ْ
بِال وا  ــرُ مَ

َ
أ وَ  كاةَ  الزَّ آتَــوُا  وَ  لاةَ  الصَّ قامُوا 

َ
أ رْضِ 

َ
الأ فيِ 

پا می‌دارند و  مُورِ<؛2 کسانی‌که هرگاه در زمین به آن‌ها قدرت بخشیدیم، نماز را بر
ُ
الأ

زکات را ادا می‌کنند و امر به معروف و نهی از منکر می‌نمایند و پایان همۀ کارها، 

از آن خداست«.

در این آیه، مسئولیت‌هایی که بر عهدۀ حکومت قرار داده شده، به ترتیب ذیل 

است:

، نیرومند ساختن پیوند جامعه اسلامی با خداوند بزرگ؛ پا داشتن نماز 1. بر

2. پرداخت زکات، تنظیم برنامه‌های اقتصادی و رفاهی مردم؛

3. امر به‌کارهای خوب و شایسته و گسترش خیر و صلاح در جامعه؛

. 4. نهی از کار زشت و ناپسند و مبارزه با هر نوع فساد، ظلم و زور

میدان  استعدادها  شکوفائی  بــرای  شایسته  و  لایق  افــراد  به  حکومتی،  چنین 

کمال سوق  می‌دهد و زمینۀ رشد و ترقی آنان را آمــاده می‌سازد و آنان را به‌سوی 

ی اسلامی ایران، موظف شده  ، در قانون اساسی، دولت جمهور می‌دهد.3 از این‌رو

بر  را »بــرای ایجاد محیط مساعد برای رشد فضائل اخلاقی،  همة امکانات خود 

 ، کلیۀ مظاهر فساد و تباهی«4 به‌کار برد. از این‌رو اساس ایمان و تقوا و مبارزه با 

1. محمدتقی مصباح یزدی، نظریه سیاسی اسلام، ج 2، ص 16.

2. حج، 41.

3. جعفر سبحانی، مبانی حکومت اسلامی، ص 44.

4. قانون اساسی، اصل سوم، بند اول.



107 یگدنز اری دردچهارم: دین لصف   ﻿

حکومت اسلامی، موظف است با هر عاملی که فضای جامعه را آلوده می‌سازد و 

که  کمال معنوی افراد جامعه می‌شود، مبارزه نماید: »انسان از آن‌جا  مانع رشد و 

 ، یک موجود اجتماعی است و جامعة بزرگی که در آن زندگی می‌کند، از یک‌ نظر

کی  همچون خانة او است و حریم آن، همچون حریم خانۀ او محسوب می‌شود، پا

ی همین اصل، در  کی او کمک می‌کند و آلودگی آن به آلودگی‌اش. رو جامعه به پا

ی که جو جامعه را مسموم یا آلوده کند، شدیدا مبارزه شده است.  اسلام، با هر کار

گر می‌بینیم در اسلام، با غیبت شدیدا مبارزه شده، یکی از دلیل‌های آن، این  ا

که غیبت، عیوب پنهانی را آشکار می‌سازد و حرمت جامعه را جریحه‌دار  است 

گر می‌بینیم دستور عیب‌پوشی داده شده، یک دلیل آن همین است که  می‌کند. ا

، اهمیتش  گناه آشکار که  گناه، جنبۀ عمومی و همگانی پیدا نکند و می‌بینیم 

بیش از گناه مستور و پنهان است تا آن‌جا که در روایتی از امام رضا؟ع؟ می‌خوانیم: 

گناه را نشر دهد،  که  هُ<؛1 آن‌کس 
َ
ل ئَةِ مَغْفُورٌ  يِّ

مُسْتَتِرُ بِالسَّ
ْ
ال وَ  ‏ 

ٌ
ئَةِ مَخْذُول يِّ

مُذِيعُ‏ بِالسَّ
ْ
ل

َ
>ا

گناه را پنهان مــی‌دارد، مشمول آمرزش الهی  که  مخذول و مطرود است و آن‌کس 

است«.

ی که فضای جامعۀ اسلامی را آلوده می‌سازد، عدم رعایت  بنابراین، یکی از امور

پوشش اسلامی است و همین طور گسترش دامنه فحشا و افزایش فرزندان نامشروع، 

جوامع  در  مخصوصا  آن،  دلائــل  و  اســت  بی‌حجابی  پیامدهای  کترین  دردنا از 

غربی، کاملا نمایان و عیان است که حاجتی به بیان ندارد. البته نمی‌گوییم عامل 

اصلی فحشاء و فرزندان نامشروع، منحصرا بی‌حجابی است؛ بلکه می‌گوییم یکی 

از عوامل مؤثر آن، مسئلۀ برهنگی و بی‌حجابی محسوب می‌شود«.2 

1. محمد بن یعقوب کلینی، الکافی، ج2، ص428، باب ستر الذنوب، ح1.

2. ناصر مکارم شیرازی، تفسیر نمونه، ج14، ص444.



از شبهه تا فتنه108

گسترش می‌دهد،  را در جامعه  که دامنۀ فساد  از آن‌جــا  در واقــع، بی‌حجابی 

روانــی جامعه و پیامدهای آن‌را هرگونه  و  بزرگی است برای امنیت روحی  تهدید 

، حکومت اسلامی، موظف است با  یان جامعه است. از این‌رو حساب کنیم به ز

این تهدید مبارزه نماید؛ زیرا اسلام به‌عنوان پیشگیری از این پیامدها علیه زنان، 

حجاب را واجب نموده تا از این طریق، فضای جامعه سالم باقی بماند. 

گر نگاهی گذرا به فلسفۀ حجاب داشته باشیم، به این واقعیت خواهیم رسید  ا

که اسلام می‌خواهد انواع لذت‌های جنسی، چه بصری و لمسی و چه از نوع دیگر 

را به محیط خانوادگی و در چارچوب ازدواج قانونی اختصاص دهد و اجتماع، 

کار  که  و فعالیت باشد، برخلاف سیستم غربی عصر حاضر  کار  برای  منحصرا 

و فعالیت را با لذت‌جویی‌های جنسی به هم می‌آمیزد. اسلام می‌خواهد این دو 

، فضای جامعه را برای رشد و  محیط را کاملا از یکدیگر جدا کند.1 در سایه این کار

تعالی افراد آن، سالم و آماده نگاه دارد.

ی  با این بیان، تفاوت حجاب و امثال آن با نماز و روزه )که فاقد هرگونه اجبار

از سوی حکومت می‌باشند( روشن می‌شود؛ زیرا نماز و روزه و بعضی از عبادات، 

گــر در آن‌هــا  کــه ا جنبۀ فــردی دارنـــد و مــربــوط بــه رابــطــۀ شخص بــا خــدا هستند 

از آن  یان آن، تنها متوجه فرد می‌شود و جامعه، مستقیما  کوتاهی شود، ضرر و ز

آلوده نمی‌شود، برخلاف حجاب و سایر امور اجتماعی که لزوما تنها مربوط به فرد 

، در مورد حجاب و برخی از امور  نمی‌شود و پیامدهای اجتماعی دارند. از این‌رو

گر فرد اعتقادی هم به آن‌ها ندارد، در سایۀ  اجتماعی، اجبار صورت می‌گیرد تا ا

 ، ، از تبعات و آثار اجتماعی آن جلوگیری شود. هرچند اعتقاد به این امور این اجبار

1. مرتضی مطهرى، مجموعه آثار استاد شهيد مطهرى )مسئله حجاب(، ج‏19، ص 433.



109 یگدنز اری دردچهارم: دین لصف   ﻿

گر فرد، اعتقاد مناسبی به این  در رعایت آن‌ها نقش اساسی دارد و ممکن است ا

امور نداشته باشد، آن‌را به شیوۀ صحیح رعایت نکند؛ اما الزام و اجبار اجتماعی 

یادی جلوگیری می‌کند.  از آثار و پیامدهای اجتماعی عدم رعایت آن، به‌گونۀ ز

امور اجتماعی و حجاب اسلامی، حکم آن کشتی را دارد که یکی از مسافران 

بخواهد به دلخواه خود، به آن آسیب برساند که ضرر و خسارت آن، متوجه تمامی 

که عدم  فــردی است  و عبادات  روزه  و  نماز  برخلاف  این  مسافران خواهد شد. 

، در مورد آن‌ها، اجبار  رعایت آن‌ها، پیامدهای مستقیم اجتماعی ندارد. از این‌رو

گر جنبه  از سوی حکومت اسلامی صورت نمی‌گیرد؛ اما در مورد همین موارد هم ا

به‌عنوان  نماید.  برخورد  آن  با  می‌تواند  اسلامی  حکومت  نماید،  پیدا  اجتماعی 

روزه  نشانگر  که  ندهد  انجام  ی  کــار هم  ظاهر  در  و  نگیرد  روزه  کسی  گــر  ا نمونه، 

گر کسی  نگرفتن اوست، حکومت اسلامی اجبار و الزامی نسبت به او ندارد؛ اما ا

کم اسلامی می‌تواند  ی کند، حا روزه نگیرد و در ماه مبارک رمضان، علنا روزه‌خوار

لا عالماً عامداً یعزّرُِ بِخَمْسَةِ و عشرینَ سَوْطا  او را تعزیر نماید: »مَن اَفطَرَ فیه لامستحِّ

ی الَاقوی؛1 کسی‌که در ماه رمضان افطار نماید، 
َ
فانْ عادَ عُزّرَ ثانیاً فاِنْ عادَ قُتِلَ عل

گر مرتبۀ  کم اسلامی او را با 25 ضربه شلاق تعزیر می‌کند و ا ی علم و عمد، حا از رو

دوم مرتکب شد، باز تعزیر می‌شود و در مرتبۀ سوم، بنابر اقوی کشته می‌شود«. 

این شدت برخورد به‌خاطر آلوده نمودن فضای جامعۀ اسلامی است. بنابراین، 

و  روزه  و  نماز  بین  و  اجتماعی  تکالیف  دیگر  و  حجاب  میان  ی  آشکار تفاوت 

که  به‌جهت اهمیتی است  ایــن،  و  فــردی دارد( است  مسائل عبادی )که جنبه 

، در اسلام، اهمیت فوق العاده‌ای به امر  اسلام به جامعه اسلامی می‌دهد. از این‌رو

1. محمدكاظم طباطباىي يزدى، ‌العروة الوثقى مع التعليقات، ج2، ص5.



از شبهه تا فتنه110

به معروف و نهی از منکر داده شده تا در راستای این وظیفۀ همگانی و مسئولیت 

ک و خالی از هرگونه آلودگی باشد. عمومی افراد نسبت به جامعه، محیط جامعه پا

بنابراین، با توجه به نکات یاد شده، حکومت اسلامی برای پیشگیری از اثرات 

از مفاسد اخلاقی و اجتماعی و به‌منظور حفظ  ویرانگر بی‌حجابی و جلوگیری 

می‌کند،  برخورد  متخلفان  با  و  دانسته  لازم  را  حجاب  اسلامی،  جامعۀ  سلامت 

هرچند ممکن است با تمرکز بر برخورد، محدودیت و سلب آزادی افراد دیده شود؛ 

ولی با توجه به مجموعۀ جامعه، محدودیت و سلب آزادی در مورد برخی افراد، 

از  ارمغان مــی‌آورد.  به  کل جامعه،  بــرای  را  تأثیرات سودمندی  و  مصالح عمومی 

، مجموعه جامعۀ  ، نباید تنها محدودیت را دید؛ بلکه باید با دیدی وسیع‌تر این‌رو

اسلامی و مصالح آن‌را در نظر گرفت، همان‌گونه که در عمل جراحی، ممکن است 

عضوی از بدن جدا شود؛ اما چنین عملی برای نجات دادن انسان، امری معقول 

و منطقی خواهد بود. 

ما نیز معتقدیم یگانه راه رعایت حجاب، به‌کارگیری فشار و زور نیست؛ بلکه 

باید دختران و زنان مسلمان به‌گونه‌ای با فرهنگ اسلام و فلسفه حجاب آشنا شوند 

و ضرورت آن‌را احساس نمایند که با جان و دل آن‌را پذیرا باشند. البته در مورد عدۀ 

که هواپرستانه، به‌دنبال آلوده نمودن جامعه اسلامی هستند، باید برخورد  اندکی 

شود.

ج: اجبار مردم به دین در نظام اسلامی

ی  با وجود تمامی آن‌چه در لزوم رعایت حجاب اسلامی در حکومت جمهور

اسلامی بیان شد، در زمینۀ دینی که مردم در این نظام باید بپذیرند، باید بگوییم 

که اساسا نظام اسلامی، هیچ‌کسی را به پذیرش دینی خاص مجبور نکرده؛ بلکه 



111 یگدنز اری دردچهارم: دین لصف   ﻿

آن‌چه در قوانین موجود دیده می‌شود، عبارت از این است که دین اسلام و مذهب 

شناخته  رسمیت  به  کشور  رسمی  مذهب  و  دیــن  به‌عنوان  عشری،  اثنی  شیعه 

شده، علاوه بر آن، سایر مذاهب اسلامی به همراه اقلیت‌های دینی پذیرفته شده 

از نظر اسلام نیز در کشور آزاد بوده و از حقوق فراوانی برخوردارند. به‌عنوان مثال، 

بر اساس اصل 12 قانون اساسی: »مذاهب‏ دیگر اسلامی‏ اعم‏ از حنفی‏، شافعی‏، 

کامل‏ می‌باشند و پیروان‏ این‏ مذاهب،‏ در  یدی،‏ دارای‏ احترام‏  مالکی‏، حنبلی‏ و ز

انجام‏ مراسم‏ مذهبی‏، طبق‏ فقه‏ خودشان‏ آزادند و در تعلیم‏ و تربیت‏ دینی‏ و احوال‏ 

ی‏ مربوط به‏ آن‏ در دادگاه‌‏ها،  شخصیه‏ )ازدواج‏، طــاق‏، ارث‏ و وصیت‏( و دعــاو

کثریت‏ داشته‏  رسمیت‏ دارند و در هر منطقه‌‏ای‏ که‏ پیروان‏ هر یک‏ از این‏ مذاهب،‏ ا

باشند، مقررات‏ محلی،‏ در حدود اختیارات‏ شوراها بر طبق‏ آن‏ مذهب‏ خواهد بود، 

با حفظ حقوق‏ پیروان‏ سایر مذاهب‏«.

همچنین در اصل 13 قانون اساسی، در زمینۀ حقوق اقلیت‌های مذهبی آمده: 

»‎‎‎‎‎ایرانیان‏ زرتشتی‏، کلیمی‏ و مسیحی،‏ تنها اقلیت‌های‏ دینی‏ شناخته‏ می‌شوند که‏ 

در حدود قانون‏ در انجام‏ مراسم‏ دینی‏ خود آزادند و در احوال‏ شخصیه‏ و تعلیمات‏ 

دینی‏ بر طبق‏ آیین‏ خود عمل‏ می‌کنند«.

، ده‌ها هزار نفر از اقلیت‌های  شاهد بر این نکته، آن است که در حال حاضر

مذهبی، به همراه صدها هزار اهل سنت، در کشور آزادانه زندگی کرده و از حقوق به 

رسمیت شناختۀ خود استفاده می‌کنند، بدون این‌که نظام اسلامی، آنان را مجبور 

نماید دست از اعتقادات دینی خود برداشته و مسلمان یا شیعه گردند.

بر این اساس، نظام اسلامی، هرگز مردم را مجبور نمی‌کند که تنها دین اسلام 

گر فردی از دین  را بپذیرند و از ادیــان خود دست بردارند. جالب است بدانیم ا



از شبهه تا فتنه112

اسلام دست بکشد و در دین دیگری، حتی یکی از ادیان غیر آسمانی درآید و یا 

حتی به‌صورت مطلق کافر شود؛ ولی اعتقادات خود را اظهار ننماید، طبیعتا هیچ 

، به اظهار  ی ندارد؛ اما در صورتی‌که علاوه بر پذیرش اعتقادات دیگر فردی با او کار

اعتقادات بپردازد، عمل او از صرف اعتقاد خارج شده و ماهیت هنجارشکنی 

که نظام اسلامی در چنین وضعی، با اقدامات  کرد و طبیعی است  پیدا خواهد 

هنجارشکنانه برخورد خواهد کرد. 

با  که  می‌گیرد  صــورت  کسانی  با  صرفا  بــرخــورد  ــواردی،  مـ چنین  در  بنابراین، 

کشاندن مــردم باشند و  اظــهــارات علنی ارتـــداد خــویــش، در صــدد بــه انــحــراف 

هنجارشکنی انجام دهند و این، کاملا مطابق با آموزه‌های دینی می‌باشد.

کــراه فی الدین«، در  که بیان شد، اسلام با توجه به آیۀ »لا ا با توجه به مطالبی 

اصل اعتقاد به دین خاصی، کسی را اجبار نمی‌کند و اساسا چنین چیزی امکان 

کسی  ندارد؛ زیرا اعتقاد، امری قلبی است و با اجبار حاصل نمی‌شود؛ اما وقتی 

دین اسلام را پذیرفت و در جامعۀ اسلامی زندگی می‌کند، باید به قوانین آن دین و 

کشور گردن نهد و آیۀ شریفه، این قسمت از احکام را نمی‌گیرد. 

آیۀ شریفه نمی‌خواهد بگوید حال که من مسلمانم و در کشور اسلامی زندگی 

کاملا آزاد هستم. این آزادی، در هیچ جایی  ی بکنم و  کار می‌کنم، حق دارم هر 

، وجود قوانینی لازم است  وجود ندارد، حتی در کشورهای بی‌دین برای ادارۀ کشور

و شخص نمی‌تواند بگوید من کاملا آزاد هستم.

د: ارتداد

گر مسلمانی بخواهد دینش را تغییر دهد چرا او را می‌کشند؟ ا



113 یگدنز اری دردچهارم: دین لصف   ﻿

پاسخ پرسش فوق، با توجه به سه نکته اصلی که در ذیل می‌آید، روشن می‌شود:

1. کدام مرتد اعدام می‌شود؟

ی موارد، اعدام نمی‌شود. فقهای شیعه، مرتد را دو گونه می‌دانند:  مرتد در بسیار

مرتد فطری و مرتد ملی. 

مرتد فطری، کسی است که هنگام انعقاد نطفه‌اش، حداقل یکی از والدین او 

مسلمان بوده باشند.

، هنگام انعقاد نطفه‌اش،  مرتد ملی، کسی است که هیچ‌کدام از پدر و مادر او

مسلمان نبوده و همچنین پس از بلوغ، ابتدا غیرمسلمان بوده و سپس اسلام بیاورد 

و مدتی بعد مرتد شود.1 

مرتد ملی، به صرف ارتداد اعدام نمی‌شود؛ بلکه به او فرصت داده می‌شود توبه 

نماید. همچنین در صورتی‌که مرتد، زن باشد، اعدام نخواهد شد؛ بلکه باید توبه 
کرده و یا حبس شود؛ خواه مرتد فطری و خواه مرتد ملی باشد.2

باید افــزود، ممکن است حد ارتــداد در مــواردی به اجرا درنیاید. در صورتی‌که 

با شبهه مرتد  یارویی  رو ناتوانی در  و به‌جهت  بر اساس شبهه‌ای قوی  مسلمانی 

شده باشد، به تعبیر دیگر بدون عناد مرتد شده باشد، راه برای اعمال قاعدۀ »درأ«3 

یات دین، یکی  باز شده و مانعی بر سر راه اجرای حد خواهد بود. مثلا انکار ضرور

که در  گر خاستگاه آن، شبهه‌ای باشد  ا ارتــداد به‌شمار می‌آید؛ ولی  از موجبات 

1. حسین مروج‏، اصطلاحات فقهى، ص 28-29.

ج‏1،  2. جمعى از پژوهشگران، زير نظر محمود هاشم‌ىشاهرودى، فرهنگ فقه مطابق مذهب اهل بیت؟عهم؟، 
ص343.

3. درأ یعنی راندن و ملغی کردن حدود )مجازاتها(. در صورتی‌که حتی کمترین شبهه و شکی در وجوب اجرای 
حکم مجازات داشته باشیم، مجازات اجرا نمی‌شود.



از شبهه تا فتنه114

کم اسلامی  ذهن مرتد نقش بسته، نمی‌توان حکم او را قتل دانست؛ بلکه بر حا

کند و یا او  ی معرفی  کتابی را به و کند. مثلا باید  لازم می‌شود شبهه او را برطرف 

را به کسانی‌که در این زمینه تخصص دارند، معرفی کند تا شبهه او برطرف شود.1 

که حق را بداند و از پذیرش آن  بنابراین، در صورتی مرتد، مستحق اعدام است 

ی نموده و به این امر هم بسنده نکند و با تبلیغات خود، دیگران را نیز از  خوددار

مسیر حق منحرف کند. علامه حلی در کتاب »قواعد«، دربارۀ مرتد ملی می‌گوید: 

وا شبهتی احتمل الإنظار إلی أن تحلّ شبهته و إلزامه التوبة فی الحال، 
ّ
»و لو قال: حل

گر فرد مرتد بگوید: شبهه‌ام را حل کنید، احتمال دارد به او مهلت  ثمّ یکشف له؛2 ا

داده شود تا شبهه‌اش حل شود. در عین حال، به توبه الزام می‌شود ...«.

صاحب جواهر در این زمینه، پس از نقل عبارت فوق از علامه، برای تعلیل سخن 

ایشان می‌گوید: »و لعل ... لوجوب حل الشبهة و کون التکلیف بالایمان معها من 

التکلیف بما لا یطاق؛3 ]این‌که علامه احتمال می‌دهد تا زمان حل شبهه، باید به او 

مهلت داد[ شاید به این خاطر است که حل شبهه واجب بوده و با وجود شبهه در 

فرد، مکلف کردن وی به ایمان، تکلیف به ما لایطاق )خارج از توان( است«.

گر مرتد نسبت به محتوای اسلام، انتقاد و شبهه‌ای دارد، باید برای او  در واقع، ا

ی  گر ارتداد او از رو مهلتی در نظر گرفت تا از اهل نظر و علمای اسلام سؤال کند تا ا

شبهه باشد، شبهه‌اش برطرف شده و از اعدامش پرهیز شود.

2. آزادی در پذیرش دین

ی نیست. اسلام پیش از دعوت به حق،  در اسلام، اصل پذیرش دین اجبار

1. عبدالکریم موسوی اردبیلی، فقه الحدود و التعزیرات، ج4، ص72.

2. حسن بن یوسف حلی، قواعد الأحکام فی معرفة الحلال و الحرام، ج‌3، ص 575. 

3. محمدحسن‌ نجفى، جواهر الکلام فی شرح شرائع الإسلام، ج‌41، ص‌614.



115 یگدنز اری دردچهارم: دین لصف   ﻿

سعی دارد جو اختناق را از بین ببرد و فرصت تفکر و تعقل را برای انسان فراهم 

ی  گاهانه، دین را به باز سازد؛1 اما کسی حق ندارد پس از انتخاب دین آزادانه و آ

، شخصی که به پذیرش دین اقدام می‎کند، باید به اصل ارتداد  بگیرد. به بیان دیگر

پذیرش  از  در حالی‌که همان شخص، پیش  پای‌بند شود.  گاهانه  آ آن،  پیامد  و 

اسلام، چنین تعهدی ندارد. 

هر کس در اصل پذیرش اسلام آزاد است؛ اما باید بداند که با پذیرش اسلام، 

را  عقیده  انتخاب  در  آزادی  اصــل  که  دینی  می‎شود.  سلب  او  از  برگشت،  حق 

گاهانه و با پای‌بندی به همۀ احکام دین، آن‌را  که باید آ اصل می‎داند، می‎گوید 

کنی، احکام ارتداد دربارۀ تو  گر پس از انتخاب، بدون دلیل انکار  پذیرا شوی و ا

که ارتکاب دیگر انحرافات اجتماعی مجازات دارد،  ی می‎شود. همان‎گونه  جار

او  بر  آن شــود، ‌حد  گر مرتکب  ا و  بنوشد  به‌طور مثال، مسلمان نمی‎تواند شــراب 

ی می‎گردد و کسی‌که در کمال آزادی دین را پذیرفته و به حقانیت آن اذعان  جار

کرده باشد، نمی‎تواند به این بهانه که احکام آن‌را با اصل آزادی در تضاد می‌بیند، 

مرتکب کار ناروا شود. این، یک حکم عقلانی است.

در امور اجتماعی نیز چنین است. انسان در رانندگی و عدم آن آزاد است؛ اما 

گر بخواهد رانندگی کند، ‌باید به قوانین راهنمایی و رانندگی گردن نهد. همچنین  ا

گر کسی به استخدام اداره‎ای درآمد، باید مقررات آن‌را بپذیرد. بدون شک، هیچ  ا

یک از امور ذکر شده، با آزادی او منافات نــدارد. این امر در مورد دین، اهمیت 

ی با قبول هرج و  بیشتری پیدا می‎کند. پذیرش آزادی مطلق در این زمینه، مساو

مرج و تعارض اجتماعی است که یقینا، چنین پدیده‌ای را هیچ عاقلی نمی‎پذیرد. 

1. اعراف، 157.



از شبهه تا فتنه116

پیشگیری از ارتــداد، ضرورت داشته و به همین دلیل، عقوبت شدیدی برای 

ارتداد تعیین شده و حکم مرتد، به‌عنوان یکی از فروع آزادی عقیده و حق تدین 

مطرح شده؛ چون ارتداد، نه تنها اهانت به مقدسات دینی است؛ بلکه مایۀ تزلزل 

در عقاید دیگران و در واقع، تجاوز به حقوق آنان است. در ارتباط با این بحث، 

یدند  قرآن کریم از گروهی یاد می‎کند که همواره به اسلام و مسلمانان عناد می‎ورز

و از شیوه‎هایی که به‌منظور بدبین کردن مردم به اسلام در پیش گرفتند، تظاهر به 

اسلام و پس از آن ارتداد بود. اهل کتاب، از گردانندگان اصلی این جریان بودند و 

كِتابِ آمِنُوا 
ْ
هْلِ ال

َ
تْ طائِفَةٌ مِنْ أ

َ
خداوند از توطئۀ پلید آنان، چنین پرده برمی‎دارد: >وَ قال

هُمْ يَرْجِعُون‏<؛1 و جمعی از اهل 
َّ
عَل

َ
وا آخِرَهُ ل هارِ وَ اكْفُرُ ذِينَ آمَنُوا وَجْهَ النَّ

َّ
ی ال

َ
 عَل

َ
نْزِل

ُ
ذِي أ

َّ
بِال

( به آن‌چه بر مؤمنان نازل شده، در آغاز روز  يد در ظاهر كتاب )از يهود( گفتند: )برو

، كافر شويد )و باز گرديد(! شايد آن‌ها )از آيين خود(  يد، و در پايان روز ايمان بياور

گاه از بشارات آسمانی پيشين می‏دانند و اين  بازگردند! )زيرا شما را، اهل كتاب و آ

توطئه كافی است كه آن‌ها را متزلزل سازد(«.

گرفته و در جهت تضعیف  گروه، با این شیوه، اسلام را به سخره  در واقع، این 

گر پذیرش و انکار افراد به هر دین و  گرفته بودند. ا دین، چنین روشی را در پیش 

مکتبی، بدون ضابطه بوده و نظارتی در کار نباشد، ‌آن دین و مکتب تحقیر شده 

و اقتدار خود را از دست خواهد داد. اسلام چنین چیزی را برنمی‎تابد. رهبر معظم 

که  انقلاب می‌فرماید: »با توجه به آیات مربوط به ارتــداد، این‌گونه به‌نظر می‎رسد 

کند. در  که حصار ایمان اسلامی را حفظ  ، در صدد آن است  کــار با این  اســام 

حقیقت، بعد از این‎که مردم ایمان آوردند، نظام اسلامی را مکلف کرده است که از 

ایمان مردم حفاظت و حراست کند ... علت خشم الهی بر مرتدین و کسانی‌که از 

1. آل عمران، 72.



117 یگدنز اری دردچهارم: دین لصف   ﻿

دین خارج شده‎اند، این است که این‌ها زندگی و عشرت دنیوی و هوای نفسانی 

را بر خواست معنوی و قلبی و فطرت انسانی خود و بر آخرت ترجیح داده‎انــد. 

که  بوده  این  نبوده است. مسئله  اعتقاد  بنابراین، مسئله فقط عوض شدن یک 

به  شده‌اند  حاضر  نفسانی،  هواهای  تأمین  و  مادی  جاذبه‎های  به‌خاطر  کسانی 

حیثیت نظام اسلامی لطمه بزنند و به آن پشت کرده، ایمان اسلامی را رها کنند. 

این، مقولۀ دیگری است و سخت‎گیری اسلام، در رابطه با این مقوله است«.1 

احکام ارتداد، نه تنها با اصل آزادی عقیده تنافی ندارد؛ بلکه در راستای تأمین 

آن بوده و ضامن امنیت اعتقادی پیروان دین می‌باشد.

3. اهمیت امنیت جامعه و پاسداری از اعتقادات تک‌تک مؤمنان

یده  فلسفۀ اعدام مرتد، حفظ امنیت داخلی جامعه اسلامی و جلوگیری از در

کرده و هیچ  برابر مرتد سکوت  گر در  ا شدن حریم اعتقادات دینی مردم است. 

که هر روز افــرادی، مانند یهودیان  ی صورت نگیرد، بیم آن مــی‌رود  برخوردی با و

صدر اسلام، به توطئه‌ای بر ضد مسلمانان برخیزند و با تظاهر به ایمان و ارتداد، 

و  شوند  اسلامی  جامعۀ  امنیت  یختن  ر هم  در  و  مؤمنان  ایمان  در  تزلزل  موجب 

این‌جا است که جامعه، به بحران فکری ـ اجتماعی مبتلا می‌گردد. به‌خصوص که 

، اسلام در برابر ارتداد،  کار‌های تخریبی، معمولا آثار سریع دارند. از این‌رو چنین 

عکس‌العمل شدیدی نشان داده و حکم به قتل مرتد کرده است.

باید به این واقعیت توجه شود که احکام کیفری مرتد، مربوط به کسی نیست که 

اعتقادی در درون دارد و در مقام اظهار آن برنیامده؛ بلکه تنها شامل کسانی است که 

به اظهار یا تبلیغ بپردازند. بنا‌بر‌این، حکم اعدام مرتد، بدون ضابطه و فاقد حکمت و 

1. علی حسینی خامنه‎ای، آزادی از نظر اسلام و غرب، مجله اندیشه حوزه، سال چهارم، شمارة 2، ص 39.



از شبهه تا فتنه118

بی‌دلیل نیست. چه این‌که مجازات مرتد، یک فلسفه اساسی دارد و آن حفظ امنیت 

جامعۀ اسلامی و جلوگیری از متزلزل شدن آن و نفوذ بیگانگان و منافقان است. اگر 

به افراد اجازه داده شود، هر روز که مایل باشند خود را وفادار به اسلام معرفی کنند و 

روز بعد، از دین برگردند، جامعۀ اسلامی با هرج و مرج روبه‌رو خواهد شد.

به  یدن  گرو همچنین  نیست؛  ی  اجبار دین  پذیرش  اصل  در  گذشته،  این  از 

کسی‌که از پدر و مادر  اسلام، باید طبق منطق باشد. بسیار بعید به‌نظر می‌رسد 

گاهانه این دین را برگزیده  مسلمان متولد شده و در محیط اسلامی پرورش یافته و آ

و یا کسی‌که چنین نبوده؛ اما در اثر تحقیق و تفحص اسلام را اختیار کرده باشد و 

محتوای دین را تشخیص نداده باشد. پس بازگشت چنین افرادی از اسلام، معمولا 

ارتداد،  با عنایت به پیامدهای  بنابراین،  انگیزۀ پسندیده و دلیل منطقی ندارد. 

گیری  شایسته است مجازات سنگینی برای آن در نظر گرفته شود که از وقوع و فرا

آن پیشگیری کند.

گروهی  عملکرد  به  راجع  قرآن  بیان  می‌توان  مرتدان،  مجازات  اهمیت  دربــارۀ 

کرد. آنان بر اساس نقشه و توطئه از پیش طراحی شده،  که قبلا یاد شد، اشاره  را 

که چیز قابل ملاحظه‌ای در دین  کردند، سپس با این ادعا  در ابتدا اظهار اسلام 

نیافته‌اند، به بازگشت از آن تظاهر نمودند، در صورتی‌که هدف اصلی آنان، این بود 

تْ 
َ
که بدین‌وسیله در ایمان مؤمنان، تزلزل ایجاد کنند. جمعی از یهود گفتند: >وَ قال

هُمْ 
َّ
عَل

َ
وا آخِرَهُ ل هارِ وَ اكْفُرُ ذِينَ آمَنُوا وَجْهَ النَّ

َّ
ی ال

َ
 عَل

َ
نْزِل

ُ
ذِي أ

َّ
كِتابِ آمِنُوا بِال

ْ
هْلِ ال

َ
طائِفَةٌ مِنْ أ

وتِيتُمْ 
ُ
حَدٌ مِثْلَ ما أ

َ
نْ يُؤْتی‏ أ

َ
هِ أ هُدی‏ هُدَی ال��ل

ْ
مْ قُلْ إِنَّ ال

ُ
 لِمَنْ تَبِعَ دِينَك

َ
يَرْجِعُونَ * وَ لاتُؤْمِنُوا إِلاّ

هُ واسِعٌ عَلِيمٌ<؛1 و جمعی  هِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشاءُ وَ ال��ل فَضْلَ بِيَدِ ال��ل
ْ
مْ قُلْ إِنَّ ال

ُ
ك بِّ مْ عِنْدَ رَ

ُ
وك وْ يُحاجُّ

َ
أ

1. آل‌عمران، 72-73.



119 یگدنز اری دردچهارم: دین لصف   ﻿

( به آن‌چه بر مؤمنان نازل شده، در  يد در ظاهر از اهل كتاب )از يهود( گفتند: )برو

، كافر شويد )و باز گرديد(! شايد آن‌ها )از آيين  يد و در پايان روز آغاز روز ايمان بياور

يد!  ی میك‏ند، )واقعا( ايمان نياور خود( بازگردند! و جز به كسی كه از آيين شما پيرو

: هدايت، هدايت الهی است! )و اين توطئه شما، در برابر آن بی‌اثر است(!  بگو

كسی همانند شما )كتاب آسمانی( داده  كردند: تصور نكنيد( به  )سپس اضافه 

می‌شود، يا اينك‌ه می‏توانند در پيشگاه پروردگارتان، با شما بحث و گفتگو كنند، 

: فضل )و موهبت نبوت و عقل و  )بلكه نبوت و منطق، هر دو نزد شماست!( بگو

منطق، در انحصار كسی نيست؛ بلكه( به دست خداست و به هر كس بخواهد )و 

گاه )از موارد  شايسته بداند،( می‏دهد و خداوند، واسع ]دارای مواهب گسترده‏[ و آ

شايسته آن( است«.

ــدارای اسلامی به صــاح نیست؛ بلکه زمینه‌ساز  مـ تنها  نه  مـــواردی،  در چنین 

توطئه‌های ویرانگر و فعالیت توطئه‌سازان حرفه‌ای ـ همانند سلمان رشدی‌ ـ برای ضربه 

زدن به اسلام و مسلمانان خواهد بود. بنا‌بر‌این، قاطعیت امام‌گونه، لازم است که فرمود: 

گر توبه کند و زاهد زمان هم گردد، بر هر مسلمان واجب است،  »سلمان رشدی ا
او را به درک واصل گرداند«.1

علاوه بر این، حکم اعدام برای مرتد، استبعاد عقلی ندارد و هر عقل سلیمی، 

اقتضای آن‌را دارد و بر آن مهر صحت می‌نهد؛ زیرا جامعه حق دارد برای جلوگیری از 

گسترش فساد، حفظ نظم عمومی و امنیت اجتماعی با عضو فاسد و ویرانگر جامعه 

برخورد متناسبی انجام دهد و در خصوص ارتداد، گاهی مناسبترین برخورد ممکن، 

: »همان‌طوری که در بدن انسان، اعضای ضعیف  اعدام مرتد است. به گفته گاروفالو

1. روح الله موسوی خمینی، صحیفه امام، ج 21، ص 268، رک: فتوای مورخ 28 / 11 / 67، امام خمینی )قدس سره( 
در خصوص حکم اعدام سلمان رشدی.



از شبهه تا فتنه120

و فاسدی که قابل بقا نیستند، با عمل جراحی مصنوعی دفع می‌شوند، بعضی از افراد 

که توانایی زندگی قانونی و همگانی با جامعه را ندارند، به‌وسیلۀ اعدام )که یک نوع 

عمل جراحی مصنوعی برای حفظ و سلامتی دیگران است( طرد می‌شوند«.1 

مجازات اعدام، یک وسیلۀ موثر و بازدارنده است و در مقابل خطر دشمنان 

اسلام و کسانی‌که امنیت اعتقادی و فکری جامعه را خدشه‌دار می‌سازند، لازم و 

ی است. ضرور

که در  از موضوعاتی اســت  از احکام ویــژۀ دیــن اســام نیست؛ بلکه  ارتـــداد، 

ادیان مختلف، به‌عنوان »جرم« شناخته شده است. در متون مقدس مسیحیت 

نیز فراوان از قتل کسانی‌که دین را رها کنند، سخن به میان آمده است. فرقه‎های 

و  شرایط  در  هرچند  دارنـــد.  نظر  اتفاق  مرتد،  کیفر  دربـــارۀ  نیز  اسلامی  مختلف 

مــوارد آن، اختلافاتی بین آن‌هــا وجــود دارد؛ ولی در اصل حکم و حتی مجازات 

قتل تردیدی ندارند. ضمن آنکه در کشورهای دیگر نیز آزادی بیان، به‌طور مطلق 

کشور با توجه مجموعه اعتقادات و فرهنگ و آداب و رسوم  پذیرفته نشده و هر 

گارودی در فرانسه، به جرم  خود، به‌گونهای آن‌را مقید نمودهاند. برای مثال، روژه 

انکار هولوکاست زندانی شد.

به حقوق  انسان، نمی‌تواند موجب تجاوز  آزادی  باید توجه داشت  همچنین 

ی و هتک مقدسات  دیگران شود و بر این اساس، تجاهر به ارتداد و فسق و پرده‌در

مردم و پایمال کردن حقوق آنان و آلوده کردن محیط سالم جامعه، به حکم عقل 

کافران را به پذیرش دین مجبور نمی‌کند و  و شرع ممنوع است. اسلام، هیچ‌گاه 

1. محمدصالح ولیدی، حقوق جزای عمومی، ج 4، ص 16.



121 یگدنز اری دردچهارم: دین لصف   ﻿

ينِ<؛1  کراه به‌دست نمی‌آید: >لا إِكْــراهَ فيِ الدِّ که اصولا دین و عقیده، با ا می‌دانیم 

گر علنا مرتد‌ شود و مقدسات دینی را زیر سؤال  ولی مسلمان سابقه‌دار در اسلام، ا

یج، به پیکر سالم جامعه سرایت  ببرد، همچون غدۀ سرطانی خواهد بود که به‌تدر

می‌کند و چون شرط ارتداد، داشتن عناد و لجاجت با حق است، چه بسا، ارتداد 

از بعضی توطئه‌های سیاسی علیه اسلام و جامعۀ مسلمانان حکایت می‌کند و در 
حقیقت، مرتد محارب با آنان می‌باشد.2

نتیجه: با عنایت به این چند مقدمه، باید گفت احکام شرعی و قوانین دنیوی 

، ترساندن مردم، جلوگیری از آزادی عقیده و  مرتد، به‌جهت جلوگیری از آزادی تفکر

ی از اعتقادات دینی  یا کنترل کردن مردم نیست؛ بلکه این احکام، به‌خاطر پاسدار

و پیشگیری از هرج و مرج و برای رعایت حال افراد جامعه است. همچنین همیشه 

ارتداد، موجب حکم اعدام نیست؛ بلکه اعدام، منوط به فطری بودن ارتداد و یا 

نمی‌شوند.  اعــدام  هیچگاه  مرتد  زنــان  آن‌کــه  ضمن  اســت.  ملی  مرتد  توبه  عــدم 

ی عناد و  که از رو بنا‌بر‌این، حکم اعدام مرتد را می‌توان مختص مردانی دانست 

اباحی‌گری، دین را به سخره گرفته و با اعتقادات جامعه مبارزه می‌کنند. 

ابــراز نمی‌کند  را  از دین اسلام برگشته؛ ولی اعتقاد خود  کسی‌که به هر دلیل، 

کسی‌که بر اساس شبهۀ علمی، در  و به مخالفت با دین نمی‌پردازد و همچنین 

اعتقادات اسلامی خود تردید نموده و عنادی با دین و اعتقادات ندارد، مستوجب 

قتل و اعدام نخواهد ‌بود.

1. بقره، 256.

2. حسینعلی منتظری، رساله استفتائات، ج2، ص573.



از شبهه تا فتنه122

انتخاب دین

گر دست خودم بود، دین زرتشت را انتخاب می‌کردم! ا

پذیرش دین و آئین، یک سرگرمی و امر دل بخواهی نیست تا بر اساس آن، هر 

کند، به همین دلیل، تغییر دین با  که آدمی بخواهد، بپذیرد یا آن‌را ترک  دینی را 

ئی نیست؛ زیرا انسان، به‌خاطر این‌که دارای عقل  این معیارها، امر معقول و عقلا

ی می‌کند و برخلاف آن قدم بر‌نمی‌دارد. هدایتگر است، از حکم عقل پیرو

توضیح: اول، داشتن دین، آئین و مذهب، مانند داشتن خانه، ماشین و دیگر 

وسایل زندگی نیست، تا آدمی آن‌را به میل و سلیقه خود بسازد؛ بلکه پذیرش دین، 

فلسفه و علت خاص خودش را دارد. به دیگر سخن، انسان برای این‌که بتواند در 

ی زندگی نیازمند است و هر نوع  دنیا زندگی کند، به خانه و لباس و وسایل ضرور

کند؛ اما این‌که می‌خواهد دین داشته  که بخواهد، می‌تواند انتخاب  از وسایل را 

کی نیست که در داشتن خانه و سایر نیازمندی‌های  باشد، علت و فلسفۀ آن، ملا

زندگی مطرح است؛ بلکه فلسفه و علت آن، برتر از این امور است. یعنی کسی‌که 

دینی را انتخاب می‌کند و به آن متدین می‌شود، برای این هدف است که با ایمان 

به آموزه‌ها و اصول اعتقادی آن و با عمل به دستورات آن، نجات‌ یافته و رستگار 

که هیچ پایه و اساس عقلی و عقلایی نــدارد، خود را  ی  شود و از خرافات و امور

رهانیده و تسلیم حق و واقعیات شود.

دوم، پذیرش و انتخاب دین، باید طبق دلائل و براهین عقلی صورت بگیرد، یعنی 

انسان عاقل و رشید، پس از این‌که در خانوادۀ خود، هر دینی را از کودکی و نوجوانی 

پذیرفته، باید بعد از رشد علمی و عقلی، در مورد آموزه‌های آن تحقیق نموده و با علم 

، خود  و یقین، حقانیت یا بطلان آن‌ها را به‌دست آورد و از صورت کورکورانه و تقلیدوار



123 یگدنز اری دردچهارم: دین لصف   ﻿

را بیرون آورده و به دینی که به حقانیت آن علم و یقین پیدا می‌کند، ایمان بیاورد.

سوم، انسان عاقل و دانا، توانایی دارد از مقایسۀ آموزه‌های ادیان مختلف، به 

که دارای برنامه‌های زندگی در ابعاد مختلف بوده و از  کند  دینی دسترسی پیدا 

 ، گفته و در این امور ی سخن  امور معنوی معقول در جهت جلب سعادت اخرو

کامل‌تر و بدون عیب و نقص از سایر ادیان باشد و پس از این، تشخیص عقل 

انسانی خودبه‌خود او را به تسلیم و پذیرش این دین وادار خواهد نمود، مگر این‌که 

از حکم عقل سرپیچی نموده و تسلیم هوا و هوس نفسانی خود باشد.

حال پس از این مقدمه، سؤال می‌شود: کسی‌که در خانواده مسلمان به دنیا آمده‌ 

و در این خانواده بزرگ‌ شده‌ و از بدو تکلیف مسلمان بوده، پس از رشد عقلی و 

علمی تا چه اندازه‌ای دربارۀ اسلام و تعالیم آن تحقیق نموده و نسبت به آموزه‌های 

گر واقعا از باب به‌دست  معنوی و غیر معنوی آن، اطلاعات به‌دست آورده‌ است؟ ا

ی از راه باطل و غیرمعقول در ابعاد مختلف، دربارۀ آموزه‌ها و  آوردن راه حق و دور

تعالیم اسلامی تحقیق کرده است، چه عاملی باعث شده از دین اسلام روگردان 

شده و به دین زرتشت علاقه‌مند شود؟

ی تحقیق علمی و حق‌گرایانه،  از طرف دیگر چه مطالبی در دین زرتشت، از رو

فرد را به خود جذب نموده که برای آن دین اسلام را ترک گفته و وارد این دین بشود؟

که آن‌را رها می‌کند و از  ، چه عیب و نقصی را در اسلام دیده‌  کلی‌تر به عبارت 

آن‌طرف، چه مزیت و کمال را در دین زرتشت یافته که به آن گرایش پیدا کرده است؟

اگر کسی در مورد هیچ طرف، مطالعه و تحقیقی نداشته و اطلاع کافی از آموزه‌های 

اسلام و زرتشت ندارد، روی آوردنش به دین زرتشت، هیچ‌گونه اساس عقلی، علمی و 

عقلایی ندارد و انسان عاقل، برخلاف امور خردمندانه قدم بر‌نمی‌دارد.



از شبهه تا فتنه124

گر گفته شود دین زرتشت در قرن‌های گذشته، دین فارسی‌زبان‌ها و ایرانی‌ها  ا

بوده، این سخن برای گرایش به دین زرتشت کافی نیست؛ زیرا در حقانیت یا بطلان 

دین، زبان و قوم و نژاد، کمترین نقشی ندارد. دین یا حق است و یا باطل، حال در 

هر منطقه جغرافیایی باشد و از میان هر قوم و زبانی برخاسته باشد. امروزه غیر 

که به دین اسلام )که  که شامل اقــوام مختلف می‌شود، بیشتر از عرب‌اند  عرب 

پیامبر و امامان آن از منطقه عرب‌زبان برای هدایت بشر برانگیخته ‌شده‌اند( ایمان 

ی و خدمت بسیار نموده‌اند. کار دارند و برای آن، فدا

که چون  بهانه  این  با  زبان‌ها و سایر غیرعرب‌ها، نمی‌توانند  بنابراین، فارسی 

ی‌گردان  پیامبر دین اسلام، عرب بوده و یا کتاب آن به زبان عربی است، از اسلام رو

شده و هر کدام به جستجوی دینی باشد که از نژاد یا زبان خودشان برخاسته باشد.

به هر حال، هیچ‌کسی مجبور نیست به دین اسلام یا غیر اسلام متدین باشد. 

انسان اختیار خودش را دارد به شرطی که باعث انحراف در عقاید دیگران نشده 

و دیگران را به‌سوی دینی که پایۀ استوار عقلی و عقلایی ندارد، دعوت نکند؛ زیرا 

این کار از حد اختیار در انتخاب دین، از جمله دین زرتشت بیرون رفته و در میان 

مسلمانان، فتنه‌انگیزی به‌شمار می‌آید.

، پیشنهاد می‌شود پیش از انتخاب دین زرتشت، بهتر است درباره‌اش  در آخر

تحقیق انجام گیرد و برتری آن بر دین اسلام، در تمام عرصه‌های اعتقادی، عملی 

و اخلاقی ثابت گردد.

در این‌جا به عقاید و احکام عملی آیین زرتشت اشاره می‌کنیم.  کسانی‌که مایل 

هستند دین زرتشت را بپذیرند، باید عقلانیت آن‌ها را به اثبات رسانده و سپس به 

این عقاید و احکام پای‌بند شوند:



125 یگدنز اری دردچهارم: دین لصف   ﻿

عقاید مهم دین زرتشت

1. ثنویت یا دو خدایی

یکی از عقاید زردشت، دو خدایی است. در سراسر گات‌های اهورامزدا، یگانه 

آفریدگار جهان، مینوی و مادی است و سرچشمۀ همۀ نیکی‌ها و خوبی‌ها است. 

در مقابل آن، آفریدگار و یا فاعل شری وجود دارد به‌نام انگره مینو یا خرد خبیث که 

بعدها به‌مرور ایام اهریمن گردید و زشتی‌های جهانی از سوی اوست.1 در نتیجه، 

دو عنصر اهورامزدا و اهریمن، در این آئین نمایان شد که هر کدام، به‌نوعی دعوای 

خالقیت داشتند.

2. تقدیس آتش

ــران پــیــش از اســـام،  ــ از دیــگــر عــقــایــد ایـــن آئــیــن، تــقــدیــس آتـــش اســـت. در ای

کنون باقی‌مانده است. هرچند  آتشکده‌های فراوانی وجود داشت که آثار برخی تا

و  عقلی  دلیلی  ولــی  می‌کنند؛  ذکــر  آتــش  تقدیس  بــرای  را  دلیل‌هایی  زرتشتیان، 

فلسفی برای تقدیس وجود ندارد و افراط غیرعقلانی در تقدیس آتش، باعث شده 
عده‌ای آنان را آتش‌پرست بنامند.2

3. ازدواج با محارم

که در ایران باستان رواج داشت و موبدان  یکی از بدعت‌های بسیار معروفی 

آن‌را به اصل دین زردشت نسبت می‌دادند، خویدوده یا ازدواج با محارم بود. تقریبا 

همۀ متون مفصل پهلوی که ناظر به احکام دینی دورۀ ساسانی هستند، خویدوده را 

تحسین کرده و از ثواب فراوان آن و این‌که کمر اهریمن را می‌شکند، سخن گفته‌اند. 

1. ابراهیم پور داود، اوستا، ص17.

)خدمات متقابل اسلام و ایران(، ج 14، ص 219. 2. مرتضی مطهرى، مجموعه ‌آثار



از شبهه تا فتنه126

آن توضیح داده  به‌تفصیل علل دینی، عقلی و طبیعی  «د،  کتاب »دینکر در 

ازدواج اشــاره شده اســت.1 در دورۀ هخامنشیان،  می‌شود. در اوستا، به این نوع 

کتیبه‌های  در  اســت.  ی  بدعت‌گذار این  به  متهم  پادشاهان  از  یکی  کمبوجیه، 

مربوط به دوره‌های اشکانی و ساسانی، برخی شاهان اشاره می‌کنند ملکه آن‌ها 

، مؤسس سلسلۀ ساسانی، با دخترش دینَک خویدوده  خواهر آن‌ها است.2 اردشیر

می‌کند و دخترش، همسر و شهبانوی او می‌شود. شاپور پسر اردشیر نیز با دختر 

، روحانی بزرگ ساسانی، در کتیبه‌ای که  ارشدش آذرناهید ازدواج می‌کند.3 کردیر

کعبۀ زردشــت دارد، در جملۀ 45 می‌نویسد: »بسیار ازدواج‌هــا میان محرمان  بر 
برقرار نمودم«.4

4. احکام و اعمال خرافی

در کتاب اوستا که کتاب دینی زرتشتیان به‌شمار می‌آید، احکامی بیان شده 

که نه ‌تنها غیرعقلانی است؛ بلکه گاهی، انجام دادن آن‌ها محال است و امکان 

وقوعی ندارد. احکامی مثل مجازات و محدودیت برای زنی که بچۀ مرده‌ به دنیا 

کردن زن در  یانه،6 جدا  کسی‌که سگ آبی را بکشد با ده‌هزار تاز بیاورد،5 مجازات 

یه دادن زن به  ،7 عار دوران قاعدگی از جمع خانواده و شست‌وشوی او با ادرار گاو

،8 مجازات کسانی‌که بی‌زن و فرزند و خانه و خواسته هستند که بدنشان  مرد دیگر

1. ویسپرد، کردهی 3 بند 3؛ یسنا 12 بند 9.

2. آرتور کریستینسن، ایران در زمان ساسانیان، ص234.

3. ولادیمیر گریگورویچ لوکونین، تمدن ایران ساسانی، صص48 - 108.

4. هاشم رضی، وندیداد، ص33.

5. رک: جلیل دستخواه، اوستا، ج2، ص715. هاشم رضی، وندیداد، فرگرد پنجم صص 46 - 57.

6. همان، ص 822؛ هاشم رضی، وندیداد، فرگرد چهارم.

7. رحیم عفیفی، اساتیر و فرهنگ ایرانی در نوشته‌های پهلوی، ص512.

8. کریستیان بارتلمه، زن در حقوق ساسانی، صص 57-56.



127 یگدنز اری دردچهارم: دین لصف   ﻿

که  کسی‌که به زمینی  یست ضربه شلاق برای  کاردهای آهنین بریده شود،1 دو با 

ی ســازد، شــاق بــرای کسی‌که ســگ‌مــرده‌ای را  لاشــۀ سگ در آن اســت، آب جــار

ی زمین تراوش کند،2 کسی‌که به علتی  ی زمین رها بکند و چربی بدن سگ رو رو

مانند انداختن جسد در آب، محکوم به مرگ )مرگ ارزانــی( می‌شد، پوستش را 

را  استخوان‌هایش  یا  می‌بریدند  تکه‌تکه  را  بدنش  اعضای  یا  می‌کندند  زنده‌زنده 

خرد می‌کردند،3 افراد ثروتمند می‌توانستند جرائم خود را بخرند و شلاق را به جریمۀ 

نقدی تبدیل نمایند،4 گذاشتن مردگان در دخمه و بالای کوه‌ها تا درندگان آن‌ها را 

 ، یخ‌نگار ی‌که به گفته مسعودی تار ، اربعه به‌طور بخورند،5 احترام افراطی به عناصر

( و یا آب  مجوسان گرمابه ندارند؛ زیرا آب را محترم می‌شمارند. با گومیز )ادرار گاو

آمیخته به ادرار گاو و آب گیاهان، یا شراب رقیق و نوعی روغن خود را می‌شویند 

و  گاو در مراسم تطهیر  ادرار  یا  گومیز  ازالــۀ نجاست می‌کنند،6 جایگاه مهم  یا  و 

شست‌وشو و غسل به‌جهت خاصیت ضد دیو آن،7 نیک بودن سگ و پرندگان و 

، پلنگ، مور دانه‌کش و همۀ حشرات و خزندگان موذی  پشت و شر بودن شیر خار
که آفریدۀ اهریمن بوده و باید در تعداد هزار هزار کشته شوند.8

1. هاشم رضی، وندیداد، فرگرد4، بند50.

2. همان، فرگرد 6، بند24.

3. همان، ج1، ص376.

4. همان، 373.

5. همان، فرگرد 6، بندهای 44.

6. همان، ج1، ص 378. 

7. همان، ج1، ص355.

8. همان، ص 122. 



از شبهه تا فتنه128

پیروی از دین عرب‌ها!

ما که خودمان دین داشتیم، چرا باید از دین عرب‌ها پیروی کنیم؟

این‌که ایرانی‌ها و فارس‌ها، زمانی پیرو دین زرتشت بوده‌ و باید تا آخر بر همین دین 

باقی بمانند، دلیلی معقولی برای آن وجود ندارد؛ بلکه عقل حکم می‌کند از دینی باید 

پیروی شود که حق است و از جامعیت و کمال برخوردار بوده و باعث هدایت و مایۀ 

سعادت بشر است؛ زیرا دین، سرنوشت ابدی آدمی را می‌سازد و هر دینی، نمی‌تواند 

که  مایۀ سعادت و نجات ابدی انسان باشد؛ بلکه دینی دارای این ویژگی است 

، آن دین جز  از طرف خداوند، پیروی آن بر مردم لازم شده باشد. در عصر حاضر

اسلام نیست که دلائل آن در جای خود بیان ‌شده است. بنابراین، دین حق، عرب و 

غیرعرب و نیز آسیایی و اروپایی و امثال این‌ها نمی‌شناسد و انسان به‌ حکم عقل، 

موظف است از دین حق پیروی کند، حال دین حق در هر کجا و با هر زبانی باشد.

، این دین قابل  گر بپذیریم که دین زرتشت، دین آسمانی بوده، در عصر حاضر ا

ی نیست؛ زیرا: پیرو

ی از احکام این دین  اول، آموزه‌ها و دستورات عملی آن عقل‌ستیز بوده و بسیار

قابل‌اعمال نیست که یا از اول چنین بوده و یا ممکن است در معرض تحریف قرار 

که دین‌های حضرت موسی؟ع؟ و حضرت عیسی؟ع؟  گرفته باشند، همان‌گونه 

تحریف شدند. 

دوم، با آمدن دین اسلام )که از هرجهت جامع و کامل و پیراسته از عقل‌ستیزی 

ی از دین زرتشت و هر دین  و خرافه‌گرایی است(، به‌ حکم عقل، جایی برای پیرو

دیگری نمی‌ماند.

افزون بر این‌ها، طبق سنت خداوند با آمدن دین بعدی، دین قبلی از رسمیت 



129 یگدنز اری دردچهارم: دین لصف   ﻿

می‌افتد، چنان‌که دین حضرت موسی و حضرت مسیح؟ع؟، پس از آمدن دین 

ی ندارند. همچنین  پیامبر خاتم؟ص؟ از طرف خداوند، منسوخ ‌شده و قابلیت پیرو

گذشته به دستور خداوند، پیامبر  کنیم حتی در  با هیچ دلیلی نمی‌توانیم ثابت 

، از سوی خداوند نازل شده است. آن‌چه در  فارسی‌زبان‌ها زرتشت بوده و دین او

قرآن آمده، دین مجوس است، نه دین زرتشت.

افزون بر این‌ها، زرتشت اصلا ایرانی و فارسی‌زبان نبوده است. پروفسور بویس 

می‌گوید: »زرتشت پیش از مهاجرت اقوام هندو به ایران، در شمال قزاقستان کنونی 

و در جامعه‌ای روستایی و بسیار ابتدایی، به‌دنیا آمده است«.1 

، ایرانی نبوده، بنابراین، آموزه‌های پیامبری که در جامعۀ  بدیهی است این پیامبر

سادۀ روستایی و در سرزمینی دور از ایران آموزش می‌داده، نمی‌توانسته پاسخ‌گوی 

، به ‌مرور زمان، بر تعالیم او افزوده شد. نیازهای جوامع پیچیدۀ بعدی باشد و از این‌رو

سوم، هیچ آثار قابل ‌توجهی از کتاب و دستورات زرتشت، در دست نیست تا 

که امروزه در دست ما  ی شود؛ زیرا کتاب اوستا  ی پیرو طبق آن عمل شده و از و

یسپرد، خرده  : یسناها، یشت‌ها، و است، دارای پنج بخش است که عبارت‌اند از

اوستا و وندیداد. 

خود  به  که  است  گاهان  یا  گاتاها  به‌نام  قدیمی،  ســرود  هفده  شامل  یسناها، 

زرتشت منسوب است. از میان این پنج بخش، فقط هفده سرود را ســرودۀ خود 

زرتشت دانسته‌اند که برخی محققان، آن مقدار را نیز از خود زرتشت نمی‌دانند.2 

اسم  از  که  گمنامی ‌بــوده  مؤلفان  اثر  گاتاها،  داشــت  اعتقاد  »موله«  مثال،  به‌طور 

1. مری بویس، زردشتیان، باورها و آداب دینی آن‌ها، ص 17.

، 1360فصول اول تا سوم. 2. رک: هاشم رضی، زرتشت و تعالیم او



از شبهه تا فتنه130

انسانی »پیش  به‌عنوان  یا نداشته باشد،(  و  یخی داشته  تار زرتشت )خواه وجود 

نمونه« استفاده کرده‌اند.1 به هر حال، یسناها یا گاتاها که منسوب به زرتشت است، 

در کتاب اوستا، تنها بخش کوچکی را تشکیل می‌دهد و بر فرض این‌که زرتشت 

پیامبر بوده و این بخش از کتاب اوستا آسمانی باشد، نمی‌تواند نیازهای مادی و 

معنوی بشر را پاسخ دهد.

چهارم، در آموزه‌های زرتشت، به آمدن سوشیانت پس از او بشارت داده ‌شده 

ی کنند. سوشیانت از نظر صرفی، اسم فاعل مضارع است  که مردم باید از او پیرو

به‌کار مــی‌رود، به‌معنای »آن‌کسی‌که سود خواهد  و وقتی به‌عنوان اسم )یا لقب( 

که  گاتاها سودرسانانی هستند  ، سوشیانت‌ها در  رساند« است.2 به‌ عبارت ‌دیگر

مقرر بود سود و منفعتشان در آینده به مردم برسد. محققان گاتاشناس، معتقدند 

زردشت در گاتاها خودش را جزء سوشیانت‌ها و نخستین آن‌ها می‌داند. همچنین 

که در آینده خواهند آمد و همانند خود زردشت،  از سوشیانت‌هایی یاد می‌کند 

دعوی دین و نبوت خواهند داشت. پس زرتشت پیروان خود را به پیامبران پس از 

خود دعوت کرده است.

با  آمــده،  سوشیانت«  »دیــن  عنوان  با  اصطلاحی   ،53-2 و   45-11 یسنای  در 

کثریت پژوهشگران  ا اما  به‌نظر محققان مبهم است؛  کلی یسناها  این‌که معنای 

می‌پندارند منظور از دین سوشیانت در این یسنا‌ها، دینی است شبیه آن‌چه خود 

، سوشیانت هر کسی می‌تواند باشد که  زردشت آن‌را معرفی می‌کرد. به سخن دیگر

دین و شریعتی یکتاپرستانه و قائل به زندگی پس از مرگ، یعنی شبیه دین زرتشت، 

معرفی کند و از نظر زمانی نیز پس از زرتشت خواهد آمد.

یخ کیش زرتشت، ج1، ص 266. 1. مری بویس، تار

2. همان، ص 325. 



131 یگدنز اری دردچهارم: دین لصف   ﻿

بود،  گاتاها  شارحان  و  مترجمان  بزرگ‌ترین  از  یکی  که  »لومل«  به‌نام  محققی 

بــزرگ‌تــری  )یــا پیامبران(  بــه پیامبر  ایــن عــبــارات، اشـــاره  می‌گفت: »زردشـــت در 

می‌نماید که انتظار دارد پس از او ظهور کنند تا تلاش‌های او را که ناتمام مانده بود، 

به ثمر برسانند«.1 

 ، مری بویس، استاد معروف مطالعات ایرانی که کتاب‌های او در حال حاضر

معتبرترین منابع مطالعات زردشتی است، این تفسیر »لومل« را تائید می‌کند. او 

است؛  درستی  تفسیر  بعدی،  پیامبران  یا  پیامبر  به  سوشیانت  »تفسیر  می‌گوید: 

یخ خود، در  یخ آئین زردشت سازگار است. زرتشتیان در طول تار زیرا با سنت و تار

ی پیدا شدن مسیح موعود بوده‌اند. پس بنابر تفسیر لومل، زرتشت در گاتاها،  آرزو

به ظهور پیامبران دیگری به‌ غیر از خودش، تصریح کرده است«.

کید دارد و بر اساس همین مبنا، یسنای 3-4 را  مری بویس بر همین نکته تأ

چنین ترجمه می‌کند: »کسی‌که خواهد آمد، بهتر از مردی نیک است. کسی‌که هم 
برای هستی دنیوی و هم برای هستی مینوی، صراط مستقیم را خواهد آموخت«.2

آموزه‌های زرتشتی، مردم را به ادیانی دعوت می‌کند که پس از او می‌آید و هرگز 

در آموزه‌های زردشت گفته نشده که دین زردشت، برای فارسیان و یا اقوام غیرعرب 

ی کنند. است و باید این قوم تا روز قیامت از آن پیرو

1. همان، ص326.

2. همان.



از شبهه تا فتنه132

اسلام اجباری!

اسلام با زور شمشیر گسترش یافت و ایرانی‌ها برای این‌که جزیه پرداخت 
لا چرا ما باید مسلمان باشیم؟ نکنند یا کشته نشوند، مسلمان شدند. حا

اسلام  بــودن  ی  زور مدعای  از  و  شــده‌انــد  متصل  هم  به  نکته  دو  پرسش،  در 

ایرانیان در قرون اولیه، به نوعی نتیجه گرفته شده که گویا نسل‌های بعدی، دلیلی 

برای مسلمان شدن ندارند. نخست باید روشن شود که این دو نکته با هم ارتباطی 

که خود صاحب درک و تحلیل هستیم، با دینی  ندارند. ما به‌عنوان انسان‌هایی 

یابی آن، آن‌را بپذیریم و به حقایق آن  به‌نام اسلام روبه‌رو هستیم و می‌توانیم با ارز

یم. این‌که در گذشته )بر فرض که درست باشد(، کسانی به زور اسلام  ایمان بیاور

آورده‌اند در تصمیم امروز ما نمی‌تواند تأثیری داشته باشد. هر فردی خود تکلیفی 

فردی و منحصر به فرد دارد که عملکرد گذشتگان اسلام و ایران ارتباطی ندارد.

گونه حقایق تشکیل شده اســت: یک  دین اســام و امــور وابسته به آن، از دو 

سری آموزه‌های بنیادین )که به‌منزلۀ اصول و زیر بنای فکری و عقیدتی دین به 

حساب می‌آید(، مانند اعتقاد به توحید، نبوت، دنیای پس از مرگ و ... و گونۀ دوم، 

که به‌منزلۀ روبنای نظام دین محسوب  آموزه‌های عملی و فروع فقهی دین است 

می‌شود. 

گسترش و رسوخ هر دینی در ابعاد مختلف اجتماعی فرهنگی و جغرافیایی، 

نخست با اصول فکری و اعتقادی و ایمانی آن انجام می‌پذیرد، یعنی هر دینی 

در روند گسترش و توسعۀ جغرافیای خود، نخست با عناصر و آموزه‌های ایمانی و 

اعتقادی خود پا می‌گذارد و سپس آموزه‌های فرعی و عملی آن نمود می‌یابد. 

و روان انسان‌ها  با جان  و اعتقادی دین )که  گسترش اصــول فکری  رســوخ و 



133 یگدنز اری دردچهارم: دین لصف   ﻿

سروکار دارد(، از حیث واقعیت‌های انسان‌شناسی، قابل اجبار و تحمیل نیست؛ 

که آیۀ شریفۀ >لا اکراه  بلکه باید آزادانه و داوطلبانه انجام شود. همان حقیقتی 

فی الدین ...<،1 در صدد تببین آن است؛ زیرا به زور و اجبار ،هرگز نمی‌توان فردی یا 

جمعی را نسبت به امری، مؤمن و معتقد ساخت.

گسترش اسلام در ایران با معرفت اجتماعی، نه زور شمشیر

گسترش دین اسلام در  که توسعه و  یخی، جای تردید نیست  اما از حیث تار

ابعاد مختلف فرهنگی، اجتماعی و جغرافیایی، مرهون آموزه‌های بلند، خردپسند 

یخ فتوحات اسلامی که از زمان رسول  . تار و انسانی آن است، نه در اثر قهر و فشار

کرم؟ص؟ با فتح مکه آغاز شد، به‌خوبی بر این حقیقت گواهی می‌دهد. پیشرفت  ا

پرسرعت دین اسلام در ایران نیز معلول عوامل دینی، فرهنگی و اجتماعی بوده که 

به‌طور کلی، می‌توان دو عامل را نام برد:

عامل اول: جذابیت آموزه‌ها

جذابیت آموزه‌های برجسته، نورانی و خردپسند اسلام است که موجب جذب 
و شیفتگی اقوام و ملل دیگر می‌شد. آموزه‌های دین اسلام، چه در حوزۀ اعتقادات 
و چه در فــروع عملی و مسائل اجتماعی، دارای جذبه و امتیازات فــراوان است. 
این آموزه‌ها از حیث محتوا، از مزیت‌هایی چون سازگاری با فطرت آدمی، سادگی 
و آسانی احکام و دستورات آن، توجه به واقعیت‌ها و ضرورت‌های اجتماعی و از 
حیث روش تبلیغ، مبتنی بر روش دعوت با حکمت و جدال احسن و آغاز دعوت 
با طرح مسائل اعتقادی و پس از آن، طرح مسائل عملی، برخوردار بوده‌اند که موجب 

رسوخ سریع در دل‌ها و تسخیر شتاب‌آور جان‌ها می‌شد.2

1. بقره، 256.

2. عبدالحسین بینش، مقایسه دو دوره جاهلیت و اسلام، ص120.



از شبهه تا فتنه134

عامل دوم: نارضایتی مردم ایران، از وضع سیاسی و اجتماعی آن زمان

نارضایتی مردم ایران از وضع موجود سیاسی و اجتماعی آن زمان ایران و شکافی 

کمیت و بدنۀ جامعۀ ایرانی ایجاد شده  کم، بین حا که در اثر ظلم و استبداد طبقه حا

بود، باعث روی آوردن به اسلام شد. استاد مطهری می‌گوید: »حقیقت این است 

که مهم‌ترین عامل شکست حکومت ساسانی را باید ناراضی بودن ایرانیان از وضع 

دولت و آئین و رسوم اجحاف‌آمیز آن زمان دانست. این نکته از نظر مورخین شرقی و 

، به‌قدری فاسد  یم حکومت و اوضاع اجتماعی و دینی آن روز غربی مسلم است که رژ

و خراب بود که تقریبا همۀ مردم از آن ناراضی بودند. جامعۀ آن روز ایران، یک جامعۀ 

که در این‌گونه جوامع هست تا آن‌جا  طبقاتی عجیبی بود با همه عوارض و آثاری 

که حتی آتشکده‏های طبقات مختلف با هم فرق داشت. فرض کنید که میان ما، 

مساجد اغنیا از مساجد فقرا جدا باشد، چه روحی در مردم بیدار می‌شود؟! جامعۀ 

ایرانی، دارای طبقات بسته بود. هیچ‌کس حق نداشت از طبقه‏ای وارد طبقه دیگر 

، هرگز اجازه نمی‏داد که یک بچه کفشدوز و یا کارگر بتواند  بشود. کیش و قانون آن روز
باسواد شود، تعلیم و تعلم تنها در انحصار اعیان‌زادگان و موبدزادگان بود«.1

یکی از نویسندگان معروف )برخلاف بعضی که روحیۀ »ملی‌گرایانه« شدید آن‌ها 

گرایش ایــران آن روز به اسلام  را از اعتراف به حقیقت بــازمــی‌دارد(، در مــورد علت 

می‌گوید: »توده‌های مردم، نه تنها در خود در برابر جاذبه جهان‌بینی و ایدئولوژی ضد 

طبقاتی اسلام، مقاومتی احساس نمی‌کردند؛ بلکه درست در آرمان آن، همان چیزی 

را می‌یافتند که قرن‌ها به بهای آه و اشک و خون، خریدار و جان‌نثار و مشتاق آن بودند 
و عطش آن‌را قرن‌ها در خود احساس می‌کردند«.2

1. مرتضی مطهرى، مجموعه آثار استاد شهید مطهری )خدمات متقابل اسلام و ايران(، ج14، ص95.

2. زین العابدین قربانی، علل پیشرفت اسلام و انحطاط مسلمین، ص 138.



135 یگدنز اری دردچهارم: دین لصف   ﻿

جهاد برای برطرف کردن موانع، نه اجبار به پذیرش اسلام

ی در کنار این دو عامل، اسلام جهاد با شمشیر را هم دارد؛ اما شمشیر در برابر  آر

کمان ستمگری بوده که به‌عنوان مانع گسترش اسلام و جلوگیری  حکومت‌ها و حا

از دستیابی تودۀ مردم به آموزه‌های نورانی آن عمل می‌کرده‌اند، نه اقشار مستضعف 

ی موجود در  که همواره به‌دنبال عدالت، مساوات، برابری و بــرادر و محروم مردم 

اسلام هستند.

ــران، با قهر و اجبار و در سایه  گسترش اســام در سرزمین ای که می‌گویند  آنــان 

یخ اسلام و فتوحات آن، به ایرانیان و  گاهی نسبت به تار شمشیر بوده، علاوه بر عدم آ

 ، اسلام آوردن آنان در واقع، توهین می‌کنند. به قول استاد مطهری: »از همه عجیب‏تر

این است که عده‏ای به‌نام حمایت از ملیت ایرانی و نژاد ایرانی، بزرگترین توهین‌ها را 

به ملت ایران می‏کنند. گاهی می‏گویند: ملت ایران، با کمال جدیت می‌خواست از 

یم و آئین خودش دفاع کند؛ ولی با آن‌همه شوکت و قدرت و جمعیت  حکومت و رژ

صد و چهل میلیونی و وسعت سرزمین، در مقابل یک عده پنجاه شصت هزار نفری 

عرب شکست خورد. اگر راست است، پس چه ننگ بزرگی! گاهی می‌گویند: ایرانیان 

کردند. واقعا، اگر چنین باشد،  کیش و عقیده و ایمان خویش را عوض  از تــرس، 

ایرانیان از پست‏ترین ملل جهانند. ملتی که نتواند عقیدۀ قلبی خود را در مقابل یک 
قوم فاتح حفظ کند، شایستۀ نام انسانیت نیست«.1

ی و تحمیلی بودن اسلام آوردن ایرانیان، ادعایی  نتیجه آن‌که هم ادعای زور

یابی دین اسلام و  کافی ندارد و هم این‌که ما خود، موظف به ارز که دلائل  است 

سخنان پیامبر آن هستیم و رفتار مسلمانان قرون گذشته، نباید تأثیری در ایمان 

آوردن یا نیاوردن ما داشته باشد.

1. مرتضی مطهرى، مجموعه آثار استاد شهید مطهری )خدمات متقابل اسلام و ايران(، ج14، ص 130.



از شبهه تا فتنه136

دین، عامل کشتار!

و  جنگ  دلیل  آیــا  می‌کشند؟  را  یکدیگر  که  هستند  مسلمانان  فقط  چــرا 
خونریزی‌های  مسلمانان دین نیست؟

که  کرده است  این پرسش مبتنی بر یک انگاره نادرست است؛ پرسشگر ادعا 

فقط مسلمانان هستند که یکدیگر را می‌کشند و از آن، نتیجه گرفته است که عامل 

اصلی این جنگ‌ها، دین اسلام است. هر دو مدعای این پرسش، ناصحیح است؛ 

زیرا اکثریت جنگ‌های دنیا، جنگ‌های غیردینی بوده است و جنگ‌ها دینی هم 

اختصاصی به مسلمانان ندارند و علت این جنگ‌ها هم لزوما دین نیست. 

گذشتۀ  کشتار جنایتکارانی همچون آتیلا و نرون در  گذشته از  توضیح آن‌که 

»جنگ‌های  عنوان  تحت  گزارشی  در  آزاد،  دانشنامۀ  یا  یکی‌پدیا  و  ، دور بسیار 

پا اشاره کرده که وقوع دو جنگ بزرگ  پا«، به ۷۶ مورد جنگ در ارو دولت‌ها و مردم ارو

کشته شدن ده‌ها میلیون انسان باید به آن افزود.  ک جهانی در غرب را با  و هولنا

پا با طول و عرض جغرافیایی محدود، جنگ‌خیزترین  به‌درستی گفته شده که ارو

نقطۀ دنیا است. همچنین، در گزارشی دیگر تحت عنوان »رده: جنگ‌های ایالات 

یخ بسیار کوتاه خود، به 38 مورد جنگ اشاره کرده است. متحده امریکا«، با تار

و فرانسه، همواره  امریکا، انگلیس  یخ، نشان می‌دهد  تار نگاهی به صفحات 

یاده‌خواهانۀ خویش  در عرصۀ مراودات بین‌المللی، مترصد دستیابی به اهداف ز

کیاولیستی  از هیچ جنایتی فروگذار نکرده‌اند. سیاست ما  ، بوده‌ و در این مسیر

آمریکا و متحدان غربی‌اش نسبت به کشورهای جهان، با شعار انسان‌دوستانه و 

، آزادی، امنیت انسانی و  دموکراتیک به انجام می‌رسد؛ اما در پوشش حقوق بشر

یخ کشورهای جهان ثبت کرده‌اند. ...، جنایاتی فجیع را در تار



137 یگدنز اری دردچهارم: دین لصف   ﻿

أ( مروری بر جنایت‌های امریکا

، به  کشور برخی از مهم‌ترین جنایت‌های آمریکا، در طول حیات سیاسی این 

شرح ذیل است:

خ پوست امریکایی 1. کشتار و نسل‌کشی 100 میلیون سر

در  جیمزتاون،  شهر  در  سرخپوستان  به  حمله  اولین  با  آمریکا،  جنگ‌های 

سال 1662 میلادی آغاز شد که به‌دنبال آن، جنگ با سرخپوستان آلگوکین، طی 

سال‌های 1675 و 1676 را که منجر به ویرانی نیمی از شهرهای ماساچوست شد، 

در پی داشت. دیگر جنگ‌ها و حملات آمریکا به سرخپوستان تا سال 1900 ادامه 

داشت. در مجموع، امریکایی‌ها حدود 100 میلیون سرخ پوست را به قتل رساندند.

2. جنایت جنگی آمریکا در »درسدن«

نیروهای  بودند،  شده  پیروز  دوم  جهانی  جنگ  در  متفقین  این‌که  به  توجه  با 

که در داخائو در سال ۱۹۴۵ به  امریکایی، تمام آلمانی‌های عضو وافن اس‌اس را 

ی زمینی ارتش  اسارت گرفته بودند، تیرباران کردند. نیروهای لشکر ۴۵ پیاده نیرو

ی قتل عام کردند. امریکا، همچنین ۷۵ اسیر جنگی ایتالیایی را در منطقه بیسکار

ی هوایی ارتش  در بمباران درسدن، در جنگ جهانی دوم، بمب‌افکن‌های نیرو

را طی ۴  آتــش‌زا  و بمب‌های  ی قوی  انفجار آمریکا و متحدانش، ۳۹۰۰ تن بمب 

یختند و ۳۴ کیلومتر مربع از شهر را  ی درسدن ر یورش، در کمتر از ۱۵ ساعت، بر رو

ی بزرگی که در نتیجۀ بمباران رخ داد، بقایای شهر  کاملا ویران کردند. در آتش‌سوز

نیز نابود شد.

بنابر گفته »ارهارد موندرا«، عضو کمیتۀ باتزن )مؤسسه زندانیان سیاسی سابق 

ی دموکرتیک آلمان( در روزنامه »دی‌ولت«، بر اساس اظهارات سرهنگ  در جمهور



از شبهه تا فتنه138

دوم، دی ماتس افسر سابق ستاد مشترک ارتش آلمان در منطقه نظامی درسدن، 

35000 نفر از قربانیان، کاملا شناسایی شدند، هویت 50000 نفر تا حدودی آشکار 

شد؛ اما در حدود 168000 نفر به‌هیچ‌وجه قابل شناسایی نبودند.

کی کازا 3. فاجعۀ هیروشیما و نا

کی، دو عملیات اتمی بود که در زمان جنگ  کازا بمباران اتمی هیروشیما و نا

ی ژاپن  جهانی دوم، به دستور هری ترومن، رئیس‌جمهور وقت امریکا، علیه امپراتور

ی شهرهای  ، بر رو انجام شد. در این دو عملیات، دو بمب اتمی، به فاصلۀ سه روز

گستردۀ شهروندان  کشتار  که باعث ویرانی و  کی انداخته شد  کازا هیروشیما و نا

این دو شهر گردید.

کی، به مرگ آنی 220 هزار تن منجر  کازا انفجار اتمی در دو شهر هیروشیما و نا

شد و صدها هزار تن نیز طی سال‌های پس از آن، بر اثر تأثیرات آن فاجعۀ ضد 

ی‌های حاد شدند. بشری، دچار بیمار

4. کشتار سه میلیون ویتنامی با مشارکت امریکا

ی لیندون جانسون آغاز شد  یاست جمهور یتنام، در زمان ر جنگ آمریکا علیه و

یتنامی کشته شدند.  ، در طی 16 سال جنگ، حدود سه میلیون و و بر اساس آمار

یختن  کنگ‌ها با مادۀ شیمیایی، فرو ر یت  »کشتار می‌لای«، سم پاشی مناطق و

سالانه 500 هزار تن بمب بر این سرزمین نیز از جنایات آمریکاست که جنگل‌ها را 

با ناپالم سوزاندند و انسان‌ها را زنده زنده بریان کردند.

5. کشتار مردم کره توسط آمریکا در سال 1950

 ۳۰۰ حــدود  که  بود  کره  جنگ  در  آمریکا  جنایت‌های  از  غیرنظامیان،  کشتار 

شهروند کره‌ای توسط نیروهای ارتش آمریکا، بین ۲۶ تا ۲۹ ژوئیه ۱۹۵۰، در روستای 



139 یگدنز اری دردچهارم: دین لصف   ﻿

ی کشته شدند. این کشتار توسط واحدهای لشکر یک مکانیزه آمریکا و  نو گون ر

در زیر پل آن روستا انجام شد. این رخداد را دومین واقعۀ تلخ، پس از کشتار می‌لای 

می‌دانند.

6. جنایت آمریکا در افغانستان

جنگ آمریکا در افغانستان از ۲۰۰۱ تا ۲۰۱۴، دوره‌ای از جنگ است که به بهانۀ 

حال  در  شــد.  آغــاز   ۲۰۰۱ سپتامبر   ۱۱ در  واشنگتن  و  نیویورک  به  القاعده  حمله 

کشته‌شدگان این جنگ در دست نیست؛ اما  کل  از تعداد  ، آمار دقیقی  حاضر

گاردین منتشر شد، فقط در سه ماه  که در روزنامه  طبق مطالعات »مارک هرولد« 

اول جنگ، بیش از ۴۰۰۰ تن کشته شدند. تنها در سال ۲۰۰۹، بمب‌های دست‌ساز 

گرفته‌ است. در عین حال، ده‌ها هزار  کنارجاده‌ای، ۱۰۵۴ نفر قربانی  و مین‌های 

تا زمان حاضر در  آمریکا، در سال 2001  آغاز حملات هوایی  زمان  از  غیرنظامی، 

افغانستان جان باخته‌اند..

7. جنایت آمریکا در عراق

جنگ عراق، یک عملیات نظامی بود که در ۲۰ مارس ۲۰۰۳ با حملۀ یک ائتلاف 

در  که  امریکایی  نظامیان  شمار  شد.  آغــاز  متحده  ایــالات  رهبری  به  بین‌المللی 

جنگ آمریکا در عراق کشته شدند، به 4 هزار و 795 نفر رسید و هزینۀ جنگ در 

عراق 780 میلیارد دلار برآورد شده است.

کودکان به  ی امریکا در عراق، تا سال ۲۰۰۷، سوءتغذیه  بر اساس جنگ افــروز

۲۸% رسید و گزارش‌ها، بیانگر آن بود که حدود ۶۰ تا ۷۰% از کودکان عراقی ،دچار 

دسترسی  سالم  آشامیدنی  آب  بــه  عــراقــی‌هــا  بیشتر  شــده‌انــد.  روانـــی  مشکلات 

نداشتند.



از شبهه تا فتنه140

میلیون   ۴/۴ پناهندگان،  برای  ملل  سازمان  عالی  یای  کمیسار آمارهای  بنابر 

عراقی  مسیحیان  جمعیت  جنگ،  طــول  در  شــدنــد.  آواره   ۲۰۱۵ پــایــان  تــا  عــراقــی 

ی‌که از 1/ 5 میلیون نفر در ۲۰۰۳، به ۵۰۰ هزار نفر  کرد، به‌طور به‌شدت کاهش پیدا 

در ۲۰۱۵ رسید.

یکی‌لیکس، دربارۀ گزارش‌های روزانه طبقه‌بندی‌شدۀ جنگ عراق،  طبق آمار و

از ژانویه ۲۰۰۴ تا دسامبر ۲۰۰۹ نیز ۶۶۰۸۱ غیرنظامی کشته شدند. این در حالی است 

یخ اوت 2007 منتشر شده،  که بر اساس پژوهش مؤسسه نظرسنجی ORB که در تار

۱۰۳۳۰۰۰ مرگ خشونت‌بار ناشی از جنگ در کشور عراق اتفاق افتاده است.

ب( جنایت‌های انگلستان در طول تاریخ

1. جنایت انگلیس در افغانستان در )۱۸۳۹ – ۱۸۴۲( در بخش جنوبی درۀ هلمند

2. اشغال هند و قحطی‌های کشنده

یخی، در  طی اشغال هند توسط نیروهای بریتانیا،‌ بر اساس منابع مختلف تار

، بر اثر  دهه 1770 میلادی، بیش از 10 میلیون هندی تنها در ایالت بنگال این کشور

ی و شکنجه، به‌دست نظامیان انگلیس و یا  ی، بدرفتار قحطی، گرسنگی، بیمار

ی، جان خود را از دست دادند.  بر اثر فشار کار اجبار

بریتانیا  دولت  ی  استعمار تصمیم  به‌دلیل  دیگری،  قحطی  نیز   1942 سال  از 

که حدود 5 میلیون هندی  و شخص »چرچیل« در هندوستان، به وقوع پیوست 

دیگر را به کام مرگ کشاند. 

یخ 1919، یکی دیگر از فجایع  کشتار آمریت سر در پنجاب هندوستان، به تار

جنگی انگلیس است. در طی این کشتار نیروهای انگلیسی در عرض 10 دقیقه، 

حدود 1000 نفر را کشته و همین میزان را به‌شدت زخمی کردند.



141 یگدنز اری دردچهارم: دین لصف   ﻿

3. جنگ بوئر در افریقای جنوبی

انگلستان در طول جنگ‌های بوئر )1900 تا 1902(، چندین هزار انسان بی‌گناه 

کار  اردوگــاه‌هــای  از خطرات احتمالی شورش داخلی، در  برای جلوگیری  را فقط 

، در مریضی و  ی زندانی کرد. در عرض یک سال، 10 درصد از مردم این کشور اجبار

ی و اقتصادی خود در آفریقا  گرسنگی مردند تا دولت بریتانیا به اهداف استعمار

برسد.

سیاست‌های انگلیس برای کنترل مردم افریقای جنوبی، حدود 48 هزار کشته 

، جدای از 30 هزار کشته‌  غیرنظامی، شامل زنان و کودکان برجای گذاشت. این آمار

شده جنگ بوئر است.

4. نسل کشی ایرانیان در سال‌های 1917 تا 1919

از  ، مرتکب شد. یکی  کشور را در  یخ، انگلیس جنایات متعددی  در طول تار

آن‌ها، کشتار تقریبا 40% از جمعیت ایران در طول سال‌های 1917 تا1919 میلادی 

بوده است. انگلیس تقریبا 9 تا 10 میلیون نفر از جمعیت کشور عزیز ما را در طول 

این سال‌ها قتل عام کرد.

 1914 ســال  در  ایــران  جمعیت  امریکا،  خارجه  امــور  وزارت  اسناد  اســاس  بر 

میلادی، 20 میلیون نفر بوده که این جمعیت در 5 سال بعد، یعنی در سال 1919، 

به 11 میلیون نفر کاهش یافته و علت آن، سیاست نسل‌کشی انگلیس بوده است.

5. بمباران شیمیایی عراق توسط انگلیس

بمباران شیمیایی عراق به دستور »چرچیل«، یکی از فجایع انسانی در طول 

یخ است. انگلیسی‌ها، سلاح‌های‌ شیمیایی‌ خود را در عراق‌ آزمایش‌ نمودند که  تار

، در سال 2003 را فراهم کرد. مقدمات اشغال این کشور



از شبهه تا فتنه142

6. قتل عام مردم آلمان، توسط انگلیس در جنگ دوم جهانی

جنگ  اعــان  رایــش  آلمان  علیه   ،1939 سپتامبر  سوم  در  فرانسه  و  انگلستان 

دادند. دو روز پس از این رخداد، انگلستان بمباران شهرها و جمعیت غیرنظامی 

شهرهای  علیه  هوایی  حملات  اولین   ،1939 سپتامبر   5 در  کــرد.  آغــاز  را  آلمان 

یلهلم‌شاون انجام گرفت. در 12 ژانویه 1940، شهر وسترلند بمباران  کوکس‌هاون و و

کیل و هرنوم رها  ی و آتــش‌زا بر فراز شهرهای  شد. در 20 مــارس، 110 بمب انفجار

شدند. در این حمله، یک بیمارستان به‌کلی تخریب گردید. 

تی فزاینده علیه شهرهایی  در آوریل 1940، بمب‌افکن‌های ارتش بریتانیا، حملا

ینستون  و نبودند.  نظامی  اهمیت  و  تأسیسات  نوع  هیچ  دارای  که  دادنــد  انجام 

از انتصاب به‌عنوان نخست‌وزیر  چرچیل در 11 می 1940 و درست یک روز پس 

ی مبنی بر انجام حملات هوایی وسیع علیه  و وزیر جنگ، تصمیم گرفت دستور

ی مردم انگلستان را از اتخاذ این  مردم غیرنظامی آلمان صادر کند. با این حال، و

گاه نکرد. قربانیان بمباران درسدن، تلفات و نحوۀ کشته شدن قربانیان،  تصمیم آ

فجیع‌تر و فراتر از یک عملیات و بمباران سادۀ نظامی بود. هدف نیروهای متفقین، 

ی در صبح روز پس  ک‌ترین شکل ممکن بود. و کردن مردم آلمان، به ترسنا نابود 

از بمباران، به هواپیماهای سبک دستور داد بازماندگان بمباران‌ها را در ساحل 

رودخانه آلپ به رگبار ببندند.

7. کشتار مردم ایرلند شمالی

شهروندان  کشتار  مــوارد  تعداد  با  پیوند  در  معتبری  شواهد  ایرلند،  شمال  در 

غیرنظامی، از سوی سربازان انگلیسی موجود است. بین سال‌های 1970 و 2000، 

پرسنل نظامی انگلیس، بیش از 300 شهروند مرد، زن و کودک را به قتل رسانده‌اند. 

تمامی قربانیان، غیرمسلح بودند و هیچ‌یک خطر جانی برای سربازان انگلیسی 



143 یگدنز اری دردچهارم: دین لصف   ﻿

به‌شمار نمی‌رفتند. در میان کشته‌شدگان، کشیشان کاتولیک، زنان مسن، کودکان 

و حتی دختران نوجوان به چشم می‌خورند. اسنادی از دولت انگلیس منتشر شده 

که در سال 1972، به تمامی سربازان انگلیسی متهم به کشتار شهروندان غیرنظامی 

در شمال ایرلند، بخشودگی تعلق گرفت.

8. کشتار مردم یمن

از  دیگر  یکی   ،1966-1963 ســال‌هــای  طــی  یمن  در  عــدن  شکنجه‌گاه‌های 

جنایت‌های انگلستان است. در دهه 1960، یمنی‌ها برای در دست گرفتن بندرگاه 

یمن، دست به‌کار شدند. انگلیسی‌ها، بهترین راه سرکوب مخالفان را در ایجاد 

با  یخچالی  سلول‌های  در  مخالفان  ی  نگهدار دیدند.  مخوف  شکنجه‌گاه‌های 

ی از آن‌ها ذات‌الریه بگیرند و از بین بروند.  کاملا برهنه، موجب شد بسیار بدنی 

از  تجاوز جنسی  و  نیزه  ی  رو برهنه  زندانیان  نشاندن   ، با سیگار بدن‌ها  سوزاندن 

کز بود. دیگر شکنجه‌های این مرا

ج( جنایت‌های فرانسه

1. جنگ الجزایر

، سه سال پیش از آن،  در 18 مه 1830، فرانسه به بهانه آن‌که فرمانروای الجزایر

تهدید  را  یس  پار فرانسه،  از  کشور  ایــن  طلب  فرانک  میلیون  هفت  وصــول  بــرای 

کرده بود، دستور حمله به الجزایر را صادر کرد. در سال 1962، پس از یک جنگ 

ارتش  به‌دست   ، نفر  1500000 تا   500000 بین  آن  طی  که  خونین  استقلال‌طلبانۀ 

فرانسه و جبهه ملی آزادی کشته شدند و کشور الجزایر به پایتختی الجزیره، اعلام 

استقلال کرد. 



از شبهه تا فتنه144

2. جنایات فرانسه در جنگ جهانی دوم

کشتار آندلوت، یکی از فجایع جنگی فرانسوی‌ها در 12 سپتامبر 1944 است. 

ی جمع و به  یخ، نیروهای فرانسوی، حدود 500 اسیر آلمانی را در انبار در این تار

کرده، دست و پای قربانیان به همه  دستور فرمانده با تانک به جمعیت شلیک 

که هنوز نفس می‌کشیدند، با مسلسل تیرباران  کنده می‌شد و آن‌هایی ر ا  سو پرا

نمودند.

۳. عملیات هوایی، نظامی و اطلاعاتی فرانسه علیه لیبی

فرانسه در سال 2011، نقش مهمی در حملات هوایی ناتو به لیبی داشته است. 

کرده یک پایگاه نظامی پیشرفته را در شمال نیجر در مرز  یس همچنین تائید  پار

ی هوایی  لیبی احداث نمود. حمله هوایی علیه ارتش لیبی، اولین‌بار توسط نیرو

ی از غیرنظامیان کشته شدند. فرانسه انجام شد و بسیار

است.  غربی  کشورهای  دیگر  جنایت‌های  و  کشتار  از  جدای  این‌ها،  البته 

که لئوپولد دوم پادشاه  کنگو  یک در  کشتار ایتالیا در لیبی، یا بلژ از باب نمونه: 

میلیون   10 بــه  نــزدیــک   ،)1885  –  1908( حکومتش  ســال   23 طــول  در  یک  بلژ

که  است  غرب  جنایت‌های  از  گوشهای  تنها  این‌ها  کرد.  عام  قتل  را  یقایی  افر

هنوز ادامه دارد.

در این میان، یک پرسش باقی می ماند و آن این‌که آیا کشتار ادعایی دربارۀ 

کشتار بیشتر است؟ آیا این تعداد  کدام  مسلمانان، قابل پذیرش است؟ تعداد 

کشتار ادعایی با سلاح سرد، یا تعداد کشتار غربیان که با سلاح‌های سرد، شروع 

پیشرفته،  بسیار  و  پیشرفته  گرم  سلاح‌های  با  بعد  و  ســاده  گرم  سلاح‌های  با  و 

این  بر  کــرد؟  پیدا  ادامــه  اســت،  جمعی  کشتار  به‌صورت  که  اتم  بمب  همچون 



145 یگدنز اری دردچهارم: دین لصف   ﻿

کشتار‌های نظامی، کشتارهای دیگری همچون ایجاد قحطی و آزمایش‌هایی که 

« دانشمند و شخصیت معروف  ی انسان‌ها انجام دادند، باید افزود. »ولتر بر رو

بنیانگذارش  جوانمردی‌های  به  را  خود  وجود  اســام،  »دین  می‌گوید:  فرانسوی 

کمک شمشیر و تل آتش، آئین خود را  مدیون است، در صورتی‌که مسیحیان با 

پا، روش ترکان  به دیگران تحمیل می‌کنند ... پروردگارا! کاش تمام ملت‌های ارو

مسلمان را سرمشق قرار می‌دادند«.1 

ی از  که اسلام با زور پیش رفت، عار سر توماس آرنولد می‌گوید: »این مطلب 

حقیقت است؛ بلکه مسئلۀ درست برخلاف آن است، برای آن‌که پیشرفت اسلام 

مسلط  آفریقا  بر  به‌دست  شمشیر  پاییان  ارو که  گردید  شــروع  ی  روز از  آفریقا،  در 
شدند«.2

، تألیف حدیدی،  یس، ج 11، صفحه 207. برای مطالعه بیشتر به کتاب اسلام از نظر ولتر ، چاپ پار 1. کلیات آثار ولتر
چاپ مشهد مراجعه شود؛ به نقل از سیدهادی خسروشاهی، اسلام ستیزی توطئه غرب و کلیسا، صص90-89.

کر آرنولد، الدعوه الی الاسلام، ص400؛ به نقل از اسلام ستیزی توطئه غرب و کلیسا، صص90-89. 2. تامس وا





فصل پنجم: قرآن‌گرایی در زندگی





درآمد 

ــان الــهــی اســـت؛ چــه از جهت  ــ کــامــل‌تــریــن ادی دیـــن مبین اســــام، بــرتــریــن و 

برترین مردم عالمیان حضرت خاتم  که  او نازل شد  بر قلب  که قرآن  شخصیتی 

که پروردگار آن‌را نازل  الانبیاء محمد بن عبدالله؟ص؟ باشد و چه از نظر خود قرآن 

کتابی مثل آن بیاورد و بلکه حتی یک آیه  کنون هیچ‌کس نتوانسته نه  فرموده و تا

از ویژگی »تبیان لکل  که  کتابی  بیاورند.  و نمی‌توانند  نتوانسته  نیز  آن‌را  به  شبیه 

شیء« برخوردار است. آن‌چه مورد نیاز بشر بوده و تا قیامت مورد نیازشان می‌شود، 

گون، در آن وجود دارد و مختص گروه  اعم از راهکارهای مختلف و شیوه‌های گونا

؟ص؟ و »اهل  «، یعنی پیامبر گر به کمک »ذکر خاصی نیز نیست. به این معنی که ا

 ، « که معصومان؟عهم؟، باشند، بیان شود، قابل فهم برای همگان است. از این‌رو ذکر

با  حتی  و  می‌جویند  ی  دور آن  از  مسلمانان،  از  بعضی  که  است  تعجب  باعث 

هشدار دشمنان دین و خدا، باز هم بیدار نمی‌شوند تا با آموزه‌ها و برنامه‌های آن، 

 
ً
وا بِآیاتِی ثَمَنا زندگی سعادتمندانه‌ای داشته باشند. وقتی قرآن می‌فرماید: >وَ لاتَشْتَرُ

مُونَ<؛1 و آیات من 
َ
نْتُمْ تَعْل

َ
حَقَّ وَ أ

ْ
تُمُوا ال

ْ
باطِلِ وَ تَک

ْ
حَقَّ بِال

ْ
بِسُوا ال

ْ
قُونِ * وَ لاتَل

َ
قَلِیلاً وَ إِیای فَاتّ

را به بهای ناچیزی نفروشید! )و به‌خاطر درآمد مختصری، نشانه‌‏های قرآن و پیامبر 

اسلام را که در کتب شما موجود است، پنهان نکنید!( و تنها از من )و مخالفت 

1. بقره، 41-42.



از شبهه تا فتنه150

دستورهایم( بترسید )نه از مردم(! و حق را با باطل نیامیزید! و حقیقت را با این‌که 

می‌دانید کتمان نکنید«.

تبیین  و  تفسیر  در  دلسوزانه  و  معصوم  شخصیت‌های  به‌عنوان  معصومین، 

یج  ترو برای زندگی معنوی  کامل  راهنمایی  به‌عنوان  را  کتاب  این  قرآنی،  مفاهیم 

دادند. اهمیت قرآن از دیدگاه آن‌ها، بر اساس این است که قرآن نه تنها یک کتاب 

کامل برای زندگی معنوی، اخلاقی، اجتماعی  مقدس است؛ بلکه یک راهنمای 

ی روشن،  و دینی محسوب می‌شود .به بیانات معصومین؟عهم؟، قرآن به‌عنوان نور

آنان  اســت.  انسان توصیف شــده  بــرای  و سعادت  مایۀ شفا  و  یسمانی محکم  ر

بیان کرده‌اند که خواندن، درک و عمل به آموزه‌های قرآن، باعث روشنایی روحی، 

پیشرفت در مقامات الهی و نجات در دنیا و آخرت می‌شود. با توجه به توصیه‌های 

توجه  قـــرآن،  آمــوزه‌هــای  بــه  عمل  و  درک  خــوانــدن،  بــه  باید  انسان‌ها  معصومین، 

ی  ، از اهمیت بسیار کتاب به‌عنوان یک راهنما و نور ویژه‌ای داشته باشند. این 

ی رابطۀ انسان با خداوند و محیط اطرافش، نقش بسیار  برخوردار است و در برقرار

، قرآن به‌عنوان اسناد قدسی که به مسیر موفقیت و سعادت  مهمی‌دارد. از این‌رو

در دو دنیا هدایت می‌کند، باید به آن احترام و توجه شود.

یشۀ »قرأ«  قرآن کریمی که هدف همۀ ما، ترویج آیات نورانی و مفاهیمش است، از ر

، می‌بینیم اولین آیه‌ای که بر پیامبر اکرم؟ص؟ نازل  و به‌معنای خواندن است. از این‌رو

شد، »اقرأ بسم ربک الذی خلق« بود. حضرت امام خمینی؟ره؟ فرمودند: »منظور 

که خدایی باشد«. پس بدانیم همۀ  با قرائتی  قــرآن بخوانید  که  آیــه، آن است  این 

فعالیت‌های قرآنی، زمانی ارزش می‌یابد که خدایی باشد. فعالیت قرآنی ارزشمند 

است، زمانی‌که هم از خدا خط بگیرد و هم به خدا ختم شود؛ چراکه اثرگذاری و 

، به‌دلیل خدایی بودنش است. کسی‌که می‌خواهد قرآن را ترویج دهد،  ماندگاری کار



151 یگدنز ردی یارگنآپنجم: قر لصف   ﻿

باید خودش خدایی باشد، پس قدم اول، آن است که قبل از هر کسی، دلسوز خود 

باشد و برای قرآنی شدن خودش تلاش کند. اگر امام خمینی؟ره؟ توانست انقلاب 

کردند  که ایشان ابتدا انقلابی در درون خود به‌پا  کند، به‌سبب آن بود  اسلامی به‌پا 

کرد. یکی از  و وجودشان را متحول ساختند و پس از آن، در دیگران تحول ایجاد 

، فراموش نکردن قرآن است. پس اهمیت تلاوت قرآن بسیار  فلسفه‌های وجوب نماز

که هرچه می‌توانید قرآن بخوانید. بزرگان نیز  ، در قرآن نیز آمده  یاد است. از این‌رو ز

برنامۀ ثابت قرآنی داشتند، چنان‌که خانم دباغ نقل می‌کنند که امام راحل؟ره؟، هرگز 

و در هیچ شرایطی، برنامۀ قرآنی خود را ترک نمی‌کردند، به همین دلیل، اثر کلام امام، 

بیشتر از کلام ما است، چنان‌چه امروز نیز رهبر معظم انقلاب، هم خودشان اهل 

کید دارند. تلاوت بسیار قرآن هستند و هم بر ترویج قرآن تأ



از شبهه تا فتنه152

تفاوت حدیث با قرآن

چرا احادیث نمی‌توانند به‌عنوان آیات قرآن قرار بگیرند؟ مگه احادیث پیامبر 
و اهل‌بیت کلام خدا نیستند؟

 وَحْيٌ 
َ
هَوی‏ إِنْ هُوَ إِلاّ

ْ
پیامبر اسلام، سخنی بدون وحی نمی‌فرمود: >وَ ما يَنْطِقُ عَنِ ال

مِنْهُ  خَذْنا 
َ
لأ يلِ *  قاوِ

َ
الأ بَعْضَ  يْنا 

َ
عَل  

َ
ل تَقَوَّ وْ 

َ
ل >وَ  يُوحی‏<.1 حتی خداوند، تهدید نموده: 

ينَ<؛2 هرگاه او سخنى  حَدٍ عَنْهُ حاجِزِ
َ
مْ مِنْ أ

ُ
وَتِينَ * فَما مِنْك

ْ
قَطَعْنا مِنْهُ ال

َ
يَمِينِ * ثُمَّ ل

ْ
بِال

دروغ بر ما م‏ىبست، ما او را با قدرت م‏ىگرفتيم، سپس رگ قلبش را قطع مك‏ىرديم‏ 

و احدى از شما نم‏ىتوانست مانع شود و از او حمايت كند«.

در شریعت اسلام، برای هدایت مردم، دو گونه وحی نازل شده است:

1. وحی قرآنی

در این نوع وحی، الفاظ و محتوا، همه از طرف خداست و از نظر بلاغت و فصاحت، 

گذشته، حال و آینده، دانش‌های  ، محتوا، عدم اختلاف و پیشگویی از  نظم و نثر

مختلف و ...، در سرحد اعجاز است. افزون بر این، دارای ویژگی‌هایی چون محکم و 

متشابه، ناسخ و منسوخ و ... بوده و اصول شریعت اسلام در آن آمده است.

2. وحی بیانی یعنی حدیث

الفاظ آن، توسط پیامبر بیان  اما  کریم، وحی الهی است؛  حدیث مانند قرآن 

شده و وحی اصطلاحی اعجاز نیست و فقط مضمون و محتوای آن، به پیامبر 

بِعْ 
َ
ناهُ فَاتّ

ْ
يْنا جَمْعَهُ وَ قُرْآنَهُ * فَإِذا قَرَأ

َ
کرم وحی شده است. قرآن کریم می‌فرماید: >إِنَّ عَل ا

1. نجم، 3-4.

2. الحاقه، 44-47.



153 یگدنز ردی یارگنآپنجم: قر لصف   ﻿

كه جمع و خواندن آن بر عهدۀ ماست و هنگامیك‌ه  يْنا بَيانَهُ<؛1 چرا
َ
قُرْآنَهُ * ثُمَّ إِنَّ عَل

ى كن. سپس بيان )و توضيح( آن نيز بر عهدۀ ماست«. ما آن را خوانديم از آن پيرو

این بیان، همان است که به پیامبر وحی شده و او برای مردم بیان فرموده است.2

تفاصیل  و  جزئیات  همۀ  گنجایش  آسمانی،  کتاب  یک  به‌عنوان  کریم،  قرآن 

احکام و معارف را ندارد و فقط به بیان احکام و معارف اصولی و کلی پرداخته و 

گذار نموده است. بنابراین، قرآن کریم نیاز به تفسیر دارد؛ ولی با  بقیه را به پیامبر وا

توجه به این‌که پیامبر از پیش خود سخن نمی‌گوید و لازم بود از طرف خداوند به او 

وحی می‌شد، این »وحی بیانی« است.

خداوند با فرستادن حدیث و وحی بیانی، آیات قرآن را در موارد لازم تفسیر کرده، 

يْلِ وَ قُرْآنَ 
َّ
مْسِ إِل‏ى غَسَقِ الل

َ
وكِ الشّ

ُ
لاةَ لِدُل قِمِ الصَّ

َ
مثلا در آیه »78« سورۀ »اسراء« آمده: >أ

ىكي شب  فَجْرِ كانَ مَشْهُودا<؛ نماز را از زوال خورشيد تا نهايت تار
ْ
فَجْرِ إِنَّ قُرْآنَ ال

ْ
ال

، مورد  كه قرآن فجر پا دار و همچنين قرآن فجر )نماز صبح( را، چرا )نيمه شب( بر

( است«. مشاهده )فرشتگان شب و روز

کلی  کرده و فقط حکم  چون خداوند در این آیه، دربــارۀ رکعات نماز سکوت 

نماز را بیان نموده، ضرورت داشت با وحی دیگری، رکعات نماز را تبیین و تفسیر 
نماید.3

1. قیامت، 19-17.

2. جعفر سبحانی، الحديث النبوي بين الروايه و الدرايه، ص 74.

3. رک: مرتضی عسگری، بررسی تطبیقی احادیث شیعه و سنی، فصلنامه علمی تخصصی علوم حدیث، سال 
چهارم، شماره دوم، تابستان 78، شماره 12، ص8-2؛ جعفر سبحانی، نقد محتوای حدیث، صص30-25؛ 

همان، الحدیث النبوی بین الروایه و الدرایه، ص74.



از شبهه تا فتنه154

گاه نمودن پیامبر از  قرآن، دارای بطن‌ها و لایه‌های درونی است1 که خداوند با آ

گاه می‌کرد. علاوه بر این، بعضی از مسائل اجتماعی و امور  آن‌ها و او نیز مردم را آ

مورد نیاز مردم، در قرآن نیامده؛ ولی خداوند با حدیث قدسی جبران نموده است. 

کلیات و به مثابه قانون اساسی است و روایــات نیز وحی است و  بنابراین، قرآن 

فرقی با قرآن ندارد؛ اما همانند قانون عادی، جدا از قانون اساسی نوشته می‌شود.

1. محسن فیض کاشانی، تفسیر الصافی، ج1، ص29.



155 یگدنز ردی یارگنآپنجم: قر لصف   ﻿

تحریف قرآن

چگونه بفهمیم قرآن که امروزه در دست ماست، قرآن زمان پیامبر است و 
تحریف نشده؟

لبه ذکر  و  کرانه  از چیزی،  گشتن  به معانی دگرگونی، میل،  تحریف در لغت، 

شده1 و مفسران، در بیان مفهوم لغوی آن، بدین معانی اشاره کرده‌اند.2 در اصطلاح، 
گونی دارد.3 ی است و مصادیق گونا تحریف به‌معنای دگرگون کردن و وارونه‌ساز

»یعنی  می‌نویسد:  مَواضِعِه<4  عَنْ  لِمَ 
َ
ك

ْ
ال فُونَ  >يُحَرِّ آیۀ  تفسیر  در  طبرسی  مرحوم 

کلام الهی را بر غیر آن‌چه نازل شده بود، تفسیر می‌کردند  مسیحیان و یهودیان، 

کتاب‌هایشان ذکر شده بود، تغییر می‌دادند. در  که در  و صفات پیامبر اسلام را 

نتیجه، تحریف به دو شکل صورت می‌گیرد: یکی سوء تأویل و دیگری تغییر و 
تبدیل«.5

علل عدم تحریف قرآن

یا  یــاد شــدن و  کم یا ز از ادلــه، هیچ تحریفی در قــرآن به‌صورت  مطابق برخی 

به‌صورت تبدیل کلمات و آیات، صورت نگرفته است.

1. گواهی تاریخ

قرآن از روز نخست، به‌طور ویژه، مورد توجه همۀ مردم به‌خصوص مسلمانان 

1. حسين بن محمد راغب اصفهانى، مفردات ألفاظ القرآن، ص 228.

2. رک: طوسی، محمد، التبیان فی تفسیر القرآن، ج ۷، ص ۲۹۶؛  زمخشری، الکشاف، ج ۱، ص ۵۱۶. 

3. رک: ابوالقاسم خوئی، البیان فی تفسیر القرآن، ص197.

4. نساء، 46.

5. فضل بن حسن طبرسی، مجمع البیان، ج 3، ص 267.



از شبهه تا فتنه156

کرم؟ص؟ شخصا محافظ قرآن بود و پیوسته دستور حفظ، ثبت و  بوده است. پیامبرا
ضبط آن‌را می‌داد و مسلمانان موظف بودند آن‌را ثبت و حفظ کنند.1

2. تواتر قرآن

از نظر علمای اسلام، اعم از شیعه و اهل سنت، تمام قرآن، آیات و کلمات آن 

متواتر بوده و دست تحریف در آن راه پیدا نکرده است. عدۀ کمی از هر دو طرف، 
معتقد به تحریف‌اند که پاسخ آن‌ها، به‌صورت مفصل داده شده است.2

3. روایات

بیانگر  رسیده،  ما  به‌دست  معصومین؟عهم؟،  حضرات  از  که  روایاتی  از  برخی 

آن است که در قرآن، هیچ تحریفی صورت نگرفته است. مانند: »ابوبصیر از امام 

 
َ

سُول  الرَّ
ْ
طِیعُوا

َ
هَ وَ أ  ال��ل

ْ
طِیعُوا

َ
صادق؟ع؟ می‌پرسد: مردم می‌گویند چرا خداوند فرموده: >أ

مْرِ مِنکمْ<«؛ ولی نامی از علی و خاندان او نبرده؟ حضرت فرمودند: در قرآن، 
َ
وْلِی الأ

ُ
وَ أ

فریضۀ نماز نازل گردید؛ ولی از رکعات و شرایط آن نامی برده نشد تا آن‌که پیامبر 
بیان نمودند«.3

کرم؟ص؟ دستور تمسک و چنگ  روایت متواتر و معروف ثقلین4 که وقتی رسول ا

زدن به آن تا روز قیامت را می‌دهند، روشن می‌شود قرآن برای همیشه و تا روز قیامت 
گر تحریف شده باشد، به آن نمی‌توان تمسک نمود.5 محفوظ است؛ زیرا ا

1. حسن حسن‌زاده آملی، قرآن هرگز تحریف نشده، ص 28. 

2. محمد هادی معرفت، مصونیت قرآن از تحریف، ص31. 

3. محمد بن یعقوب کلینی، الکافی، ج1، ص 286.

، بصائرالدرجات، ج1، ص413.  4. محمد بن حسن صفار

5. حسین جوان آراسته، درسنامه علوم قرآنی، ص320.



157 یگدنز ردی یارگنآپنجم: قر لصف   ﻿

، به قرآن ارجاع داده1 و  همچنین روایاتی که ما را در حوادث و فتنه‏های روزگار

گر قرآن تحریف شده بود و یا این‌که حتی  که ا یا احادیث عرضۀ روایات بر قرآن2 

امکان تحریف در آن وجود داشت، چنین روایاتی معنا نداشت.

4. دلیل عقلی

قرآن، کتابی است که برای هدایت و راهنمایی بشر نازل شده و به تصریح آیات 

گزیر می‌داند. به ضرورت عقل نیز باید  آن، خداوند انسان را از مراجعه به قرآن نا

آموزه‌های دینی و اصول کلی و قانون اساسی اسلام، در قالب یک کتاب مدون، 

همواره در اختیار بشر باشد، همان‌گونه که در ادیان گذشته نیز وجود داشته است. 

حال معقول نیست خداوند کتابی را در اختیار بشر قرار دهد، سپس آن‌را رها کند تا 

، نقض غرض  هرکس به میل خود، از آن کم نماید و یا بر آن بیفزاید. به عبارت دیگر
الهی می‌شود.3

5. وجود کاتبان وحی

علاوه بر همه، پدیدۀ نویسندگان وحی نباید فراموش شود، یعنی کسانی‌که پس 

، آن‌ها را یادداشت می‌کردند. بنابه نقل ابوعبدالله زنجانی  از نزول آیات بر پیامبر

را  وحــی  کــه  داشــت  متعددی  نویسندگان  ؟ص؟  پیامبر ــرآن«،  قـ یــخ  »تــار کتاب  در 

یادداشت می‌کردند و چهل و سه نفر بودند که بیش از همه، امیرمؤمنان علی بن 
ید بن ثابت، در امر نوشتن قرآن ملازم پیامبر بودند.4 ابی‌طالب؟ع؟ و ز

آن‌ها در برخی موارد، آن‌چه را که نوشته بودند، برای پیامبر می‌خواندند تا هرگونه 

1. محمد بن یعقوب کلینی، الکافى، ج 4، ص 398. 

2. محمد حر عاملی، وسائل الشیعه، ج 18، باب 9 از ابواب صفات قاضى، حدیث 19، 29 و 35. 

3. حسین جوان آراسته، درسنامه علوم قرآنی، ص 322. 

یخ القرآن، ص 24.  4. ابوعبدالله زنجانی، تار



از شبهه تا فتنه158

اشتباه احتمالی رفع شود. کتابی که این‌همه نویسنده داشته، چگونه ممکن است 

تحریف شود؟

، می‌توان نتیجه گرفت که در قرآن، علاوه بر  با توجه به این دلیل‌ها و ادلۀ دیگر

این‌که تحریف صورت نگرفته، امکان تحریف هم وجود نداشته و ندارد.

6. کتاب بودن قرآن در زمان رسول الله

ی،  یست بار در قرآن به‌کار رفته است. در موارد بسیار واژۀ »کتاب«، بیش از دو

مراد از کتاب، قرآن کریم است و در مواردی هم منظور تورات، انجیل، نامه عمل، 
نوشته، لوح محفوظ و ... است.1

یشۀ کتاب، به‌معنای نوشته آمده2 و روشن است  در کتب لغت، یکی از معانی ر

در آیات قرآن، کتاب به‌معنی مکتوب است.

اما این‌که چرا به »قرآن«، »کتاب« اطلاق شده؟ برهانالدین زرکشی نوشته: »قرآن 

که انواع قصص، آیات، احکام، اخبار و معارف را  از آن‌رو »کتاب« نامیده شده 
به‌گونه‌ای ویژه، در خود جمع کرده است«.3

نا 
ْ
ل نَزَّ >وَ  کریم، جامع تمام انواع علوم است:  شایسته است بگوییم چون قرآن 

کتاب اطلاق شده است.5 صبحی صالح   لِکلِّ شَی‏ءٍ<،4 بدان 
ً
کتابَ تِبْیانا

ْ
یک ال

َ
عَل

يف لتفسير القرآن مما اشتبهت أسمائه وتصرفت معانيه، ص 172؛ محمد بن  1. يحىي بن سلام تیمی، التصار
، ج 4، ص 330؛ محمدحسین طباطبائی،  يعقوب فیروزآبادی، بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز

ترجمه المیزان فی تفسیر القرآن، ج 7، ص 349. 

، لسان العرب،  2. حسين بن محمد راغب اصفهانى، مفردات ألفاظ القرآن، ص 699؛ محمد بن مکرم ابن منظور
ج 1، ص 698.

3. محمد بن بهادر زرکشی، البرهان، ج 1، ص 373.

4. نحل، 89.

، التحریر و  5. رک: محمد نهاوندى، نفحات الرحمن فى تفسير القرآن، ج 1، ص59؛ محمد بن طاهر ابن‌عاشور



159 یگدنز ردی یارگنآپنجم: قر لصف   ﻿

ضمن اشاره‏ای به نام‏های قرآن، در این‌باره می‌نویسد: »عنوان »کتاب« برای قرآن، 

اشاره به جمع و فراهم آوردن آن در سطور نگاشته‌ها است؛ چون کتابت، به‌معنی 
جمع حروف و رسم و شکل دادن الفاظ است«.1

روشن می‌شود وقتی می‌فرماید ما این کتاب را نازل کردیم، به‌معنای نوشته شدن 

است، در آن زمان قرآن به دستور پیامبر نوشته می‌شده که در سطور بالا بدان اشاره 

شد.

این بحث که قرآن محاوره‌ای بوده و قرار نبوده به‌صورت متن درآید، ادعایی و 

گونی بیانگر نوشته شدن قرآن بوده و مطابق  که ادلۀ گونا بدون دلیل می‌باشد، چرا

خاتمیت دین اسلام، اصل بر این بوده این کتاب تا آخرالزمان باقی بماند.

کتب مانند: البیان از آیت‌الله خوئی، علوم  در این زمینه ،می‌توان به برخی از 

یخ قرآن از محمود رامیار و ... مراجعه کرد. قرآنی از آیت‌الله معرفت و تار

با این وصف، تحریف به‌معنای دگرگون ساختن و وارونه کردن معانی و الفاظ 

کاتبان  یخ، تواتر قرآن، روایات، وجود  گواهی تار که به دلائل مختلف مانند  است 

که با توجه  وحی و ...، در قرآن صورت نگرفته و حتی امکان آن هم وجود ندارد؛ چرا

به خاتمیت اسلام و قرآن، این کتاب باید از هرگونه تحریفی مصون بماند. این‌که 

ی پیش از قرآن هم چنین بوده، بدون دلیل است. ادعا شود کتب بسیار

ی آن از طریق حفظ و نوشتن  که از ابتدا بر حفظ و نگهدار کتابی بوده  قرآن 

کید می‌شده و جدا کردن آیات از هم و یا خود آیه را گلچین کردن برای برداشت  تأ

ی ناپسند است. مقصود دلخواه، کار

، ج 1، ص 72. التنویر

1. صالح صبحی، مباحث فى علوم القرآن، ص 17. 



از شبهه تا فتنه160

جن در قرآن

جن در قرآن چیست؟ جنیان چند دسته‌اند و چه ویژگی‌هایی دارند و آیا 
جن‌ها می‌توانند به انسان صدمه بزنند؟

برای پاسخ، ابتدا باید مطالبی را دربارۀ زندگی جن‌ها بیان کنیم.

۱. جن‌ها مانند ما انسان‌ها زن و مرد دارند. آن‌ها نیز بچه‌دار می‌شوند و مانند 

 مِنَ الإِنْسِ 
ٌ

هُ کانَ رِجال
َ
نّ

َ
ما زندگی می‌کنند. خداوند از زبان جن‌ها می‌فرماید: >وَ أ

<؛ و این‌که مردانی از انسان‌ها به مردانی از جن 
ً
جِنِّ فَزادُوهُمْ رَهَقا

ْ
یعُوذُونَ بِرِجالٍ مِنَ ال

پناه می‌برند و جن‌ها سبب افزایش گمراهی و طغیان آدمیان می‌شدند«.

، نیکوکار و زشت‌خو دارند: ۲. جنها مانند ما انسان‌ها، مؤمن و کافر

ا سَمِعْنا 
َ
وا إِنّ

ُ
جِنِّ فَقال

ْ
هُ اسْتَمَعَ نَفَرٌ مِنَ ال

َ
نّ

َ
ی أ

َ
وحِی إِل

ُ
: >قُلْ أ أ( جن‌های مؤمن و نیکوکار

( به من وحی  <؛ بگو )ای پیامبر
ً
حَدا

َ
نا أ بِّ نْ نُشْرِک بِرَ

َ
ا بِهِ وَ ل شْدِ فَآمَنَّ ی الرُّ

َ
 یهْدِی إِل

ً
 عَجَبا

ً
قُرْآنا

گفته‌اند: ما قرآن عجیبی  گوش فرا داده‌انــد. پس  شده جمعی از جن به سخنانم 

شنیده‌ایم که به راه راست هدایت می‌کند، پس ما به آن ایمان آورده‌ایم و هرگز کسی 

را شریک پروردگارمان قرار نمی‌دهیم«.

<؛1 
ً
حَدا

َ
هُ أ نْ یبْعَثَ ال��ل

َ
نْ ل

َ
وا کما ظَنَنْتُمْ أ هُمْ ظَنُّ

َ
نّ

َ
: >وَ أ ب( جن‌های کافر و زشت‌خو

که  گمان می‌کردید ـ  که شما )جن‌ها(  کردند ـ همان‌گونه  گمان  و این‌که انسان‌ها 

خداوند هرگز کسی را مبعوث نمی‌کند«.

1. جن، 7.



161 یگدنز ردی یارگنآپنجم: قر لصف   ﻿

ما )جن‌ها(،  ذلِــک<؛1 میان  دُونَ  ا  مِنَّ وَ  الِحُونَ  الصَّ ا  مِنَّ ــا 
َ
نّ

َ
أ >وَ  ادامه می‌فرماید:  در 

افرادی صالح و افرادی غیرصالحن«.

إِنْسِ یعُوذُونَ بِرِجالٍ مِنَ 
ْ
 مِنَ ال

ٌ
هُ کانَ رِجال

َ
نّ

َ
۳. جن‌ها با انسان‌ها ارتباط دارند: >وَ أ

، به مردانی از جن پناه می‌برند )و ارتباط برقرار  <؛2 مردانی از بشر
ً
جِنِّ فَزادُوهُمْ رَهَقا

ْ
ال

می‌کنند( و آن‌ها، سبب افزایش گمراهی و طغیانشان می‌شوند«.

قرآن برای این موجود ناپیدا، مشخصاتی را ذکر می‎کند، از جمله:

قَ 
َ
ک آفریده شده >وَ خَل که از خا 1( از شعلۀ آتش آفریده شده، برخلاف انسان 

 مِنْ مَارِجٍ مِنْ نَارٍ<؛3
ّ

جَانَ
ْ
ال

ک و تشخیص حق از باطل و قدرت منطق و استدلال است  2( دارای علم و ادرا

)آیات مختلف سوره جن(؛

3( دارای تکلیف و مسئولیت است )آیات سورۀ جن و سورۀ الرحمن(؛

ا دُونَ ذلِک<؛4 الِحُونَ وَ مِنَّ ا الصَّ ا مِنَّ
َ
نّ

َ
4( گروهی از آن‌ها، مؤمن صالح و گروهی، کافرند: >وَ أ

مَ حَطَبًا<؛5
ّ

انُوا لِجَهَنَ
َ
قَاسِطُونَ فَك

ْ
ا ال مَّ

َ
5( دارای حشر و نشر و معادند >وَ أ

1. همان، 11.

2. همان، 6.

3. الرحمن، 15.

4. جن، 11.

5. همان، 15.



از شبهه تا فتنه162

یادی برخوردارند، همان‌گونه  6( میان آن‌ها، افرادی یافت می‎شود که از قدرت ز

نْ تَقُومَ مِنْ مَقَامِكَ 
َ
نَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أ

َ
جِنِّ أ

ْ
 عِفْرِيتٌ مِنَ ال

َ
که میان انسان‌ها چنین است: >قَال

مِينٌ<.1
َ
 أ

ّ
قَوِيٌ

َ
يْهِ ل

َ
وَ إِنِيّ عَل

جِنِّ مَنْ يَعْمَلُ 
ْ
7( قدرت بر انجام بعضی کارهای مورد نیاز انسان را دارند: >وَ مِنَ ال

جَوَابِ ...<؛2
ْ
هُ مَا يَشَاءُ مِنْ مَحَارِيبَ وَتَمَاثِيلَ وَجِفَانٍ كَال

َ
ونَ ل

ُ
هِ ... يَعْمَل بِّ بَيْنَ يَدَيْهِ بِإِذْنِ رَ

قْناهُ مِنْ 
َ
جَانَّ خَل

ْ
ی زمین، پیش از خلقت انسان‌ها بوده: >وَ ال 8( آفرینش آن‌ها رو

مُومِ<؛3 قَبْلُ مِنْ نارِ السَّ

جِنِّ 
ْ
 مِنَ الإِنْــسِ يَعُوذُونَ بِرِجالٍ مِنَ ال

ٌ
ــهُ كانَ رِجال

َ
نّ

َ
9( جن نیز مرد و زن دارند: >وَ أ

. <4 و ویژگی‎های دیگر
ً
فَزادُوهُمْ رَهَقا

دارنــد،  مــرد  و  زن  انسان‌ها،  ما  مانند  که  هستند  موجوداتی  جن‌ها  بنابراین، 

عده‌ای از آن‌ها، به پیامبران الهی ایمان می‌آورند و عده‌ای، انکار می‌کنند و راه کفر 

در پیش می‌گیرند. همچنین گروه گمراهانشان، با انسان‌ها در ارتباطند.

یان‌هایی را  گر می‌توانند، چه نوع ز یانی برسانند؟ و ا آیا جن‌ها می‌توانند به ما ز

می‌رسانند؟

یان برسانند و موارد  جواب مثبت است، یعنی جنیان می‌توانند به انسان‌ها ز

محدودی نیز از آسیب و ضرر آن‌ها به انسان‌ها، نقل شده است؛ ولی باید توجه 

1. نمل، 39.

2. سبأ، 12-13.

.27 ، 3. حجر

4. جن، 6.



163 یگدنز ردی یارگنآپنجم: قر لصف   ﻿

یــان و آسیب اصلی جنیان به انسان‌ها، از طریق روانــی و نفسانی و  که ز داشــت 

اسِ ... مِنْ شَرِّ  عُوذُ بِرَبِّ النَّ
َ
وسوسه است. چنان‌که در سوره ناس فرموده است: >قُلْ أ

 ) اسِ<؛1 بگو )ای پیامبر ةِ وَ النَّ جِنَّ
ْ
اسِ مِنَ ال ذِی یوَسْوِسُ فیِ صُدُورِ النَّ

َّ
اسِ ال خَنَّ

ْ
وَسْواسِ ال

ْ
ال

که در درون سینه‌ها  پنهانکار  از شر وسوسه‌گر   ... مــردم  پــروردگــار  به  پناه می‌برم 

وسوسه می‌کند؛ خواه از جن باشد یا از انسان«.

1. ناس، 1 و 4-6.





فصل ششم: فقه و زندگی





درآمد  

با توجه به آن‌که زندگی از دو بخش اجتماعی و انفرادی تشکیل شده، دور بودن 

از حکومت و اجتماع، در طی قرن‌های پی در پی، به رشد نامتوازن  فقه شیعه 

را  بــرای برخی، این توهم  فقه، در حــوزۀ فــردی انجامیده اســت. این ناهماهنگی 

به‌وجود آورده که فقه اختصاص به احکام فردی دارد و بیان مسائل اجتماعی، از 

پا و به‌دنبال آن موج  حیطۀ وظایف فقه خارج است. پس از انقلاب صنعتی در ارو

که دین، صرفا  قانون‌گرایی در غرب و سپس مشرق زمین، این توهم به‌وجود آمد 

، سردمداران کشورهای اسلامی،  عهده‌دار حوزۀ مسائل فردی است. بنابراین تفکر

، نسبت به اقتباس از قوانین غربی، اقبال بیشتری نشان داده‌اند  در دو قرن اخیر

و  معاملات  در  اقــدام،  این  نمایند.  شریعت  احکام  جانشین  را  مذکور  قوانین  تا 

حقوق تجارت و بازرگانی به سهولت انجام پذیرفت؛ اما در احکام مربوط به احوال 

کندی  شخصیه و حقوق خانواده، به‌دلیل مقاومت‌های شدید، با احتیاط و به 

گران عالم  کثر اصلاح‌گران و احیا کوشش ا ، فعالیت و  عملی شد. از سوی دیگر

کنند، اسلام دینی اجتماعی است و  که ثابت  بر این محور می‌چرخیده  اسلام، 

کرده‌اند تا  ، برنامه و دستور دارد. آنان تلاش  برای ادارۀ جامعه و نظم و نسق امور

این بعد فراموش شدۀ اسلام را دوباره احیا کنند و مسلمانان را از سیطرۀ فرهنگی، 

ی و اعتماد به نفس برسانند. با  علمی و نظامی اجانب برهانند و آنان را به خودباور

ی انقلاب اسلامی در ایران، این فرصت فراهم شد تا فقه، بار دیگر به صحنه  پیروز



از شبهه تا فتنه168

کنون که بیش از چهل سال از  بیاید و توانایی‌های خود را به منصه ظهور برساند. ا

یخی می‌گذرد، علی‌رغم تلاش‌های گسترده برای اسلامی کردن  یداد مهم تار این‌ رو

نقدهای  بعضی  زمینۀ  گاه  که  دارد  وجــود  ی  بسیار نواقص  و  نارسایی‌ها  قوانین، 

غرض آلود را به ساحت فقه به‌وجود می‌آورد.

فقیهان، حکم شرعی را متفاوت تعریف کرده‌اند. برخی نوشته‌اند: آن‌چه شارع 

مقدس با توجه به شارعیت، برای موضوعات مختلف اعتبار کرده، حکم شرعی 

اما  ضمان؛1  و  کی  ناپا کی،  پا زوجیت،  مالکیت،  حرمت،  وجــوب،  مانند:  است، 

کــرده باشد: »حکم  را تعریف  از دیــگــران، حکم شرعی  بهتر   ، شاید شهید صــدر

شرعی، تشریع صادر شده از سوی خداوند تعالی برای تنظیم زندگی انسان است و 

خطابات شرعی که در کتاب و سنت وارد شده، تنها آشکار کننده و کاشف حکم 

شرعی هستند، نه خود حکم شرعی«. ایشان در توضیح می‌گوید: »حکم شرعی، 

همیشه متعلق به افعال مکلفان نیست؛ بلکه به خود آنان و یا چیزهای دیگر که 

در زندگی آنان داخل می‌شود نیز تعلق می‌گیرد؛ زیرا هدف از حکم شرعی، تنظیم 

زندگی انسان‌هاست و این هدف همچنان‌که با خطاب متعلق به افعال مکلفان، 

مانند: )نماز بخوان( و ... حاصل می‌شود، با خطاب متعلق به خود مکلفان و یا 

چیزهای دیگر داخل در زندگی آنان نیز حاصل می‌شود، مانند: احکام و خطاباتی 

که رابطۀ ملکیت را تنظیم می‌کند و شخص را با توجه به شروطی معین، مالک 

مال قرار می‌دهد. این‌گونه احکام، متعلق به افعال مکلفان نیست؛ بلکه زوجیت، 

فان تعلق می‌گیرد و ملکیت نیز حکم شرعی 
ّ
که به خود مکل حکم شرعی است 

است که به مال تعلق می‌گیرد«.2

یخ فقه و فقها، ص۱۷. 1. ابوالقاسم گرجی، تار

، المعالم الجدیده للاصول، ج۲، ص۹۹. 2. محمدباقر صدر



169 یگدزن قه وف ششم: لصف   ﻿

در اسلام، به همۀ جوانب نیازهای انسانی، اعم از دنیایی یا آخرتی، جسمی یا 

روحی، عقلی و فکری یا احساسی و عاطفی، فردی یا اجتماعی توجه شده است.1 

تعریف یاد شده از حکم شرعی، دو دسته حکم تکلیفی و وضعی را دربر می‌گیرد. 

حرمت،  مانند:  می‌گیرد،  تعلق  مستقیم  به‌طور  انسان‌  افعال  به  تکلیفی،  حکم 

وجوب، اباحه، استحباب و کراهت و حکم وضعی، به‌طور مستقیم متوجه افعال 

که‌ به‌طور غیر مستقیم بر رفتار  انسان نمی‌گردد؛ بلکه به وضعیتی تعلق می‌گیرد 

انسان تأثیر می‌گذارد، همانند: زوجیت، ملکیت و ... بنابراین که تمام رفتار و کردار 

آدمی، به‌گونۀ مستقیم، اعم از رفتار فردی، اجتماعی، اقتصادی و سیاسی و ...، 

تحت حکومت حکم شرعی است.

بنابراین، احکام اسلام، صرفا جنبۀ فردی ندارد؛ بلکه به مسائل اجتماعی نیز 

تی،  ، تمام احکام اعم از عبادی و معاملا اهمیت بسیار می‌دهد. به تعبیر دیگر

برای رساندن انسان به )حیات معقول( است که قرآن کریم از آن، به حیات طیبه 

یاد می‌کند. مرحوم علامه جعفری در این زمینه می‌گوید: »با نظر به مجموع منابع 

ی است که محور اصلی دین اسلام،  و مآخذ دین اسلام، این یک حقیقت ضرور

عبارت است از انسان در )حیات معقول( که هدف از آن به ثمر رسیدن شخصیت 

اوست در حرکت به‌سوی ابدیت. به همین جهت است که حق حیات شایسته 

در ستاسر منابع فقهی، اصیل‌‌ترین حکم شناخته شده است و اخلال به آن، از هر 
جهت که تصور شود، حرام )ممنوع جدی( است«.2

ی که‌ به‌طور مستقیم یا غیرمستقیم با زندگی انسان ارتباط  وضع حکم برای امور

بــرای مثال، از  که  بــودن احکام اســام است  بــرای زندگی‌گرا  پیدا می‌کند، دلیلی 

، ج۲، ص۶۳. 1. مرتضی مطهری، مجموعه آثار

2. محمدتقی جعفری، فلسفه دین، ص۱۳۷.



از شبهه تا فتنه170

یست و طبیعت و احکام مربوط  توصیه‌ها و روایات در باب محافظت از محیط ز

ی اسلامی، همواره  ایدئولوژ  ، برد.1 به تعبیر دیگر نام  به حقوق حیوانات، می‌توان 

کیزه یا حیات طیبه که  انسان را به زندگی سالم‌تر و بهتر راهنمایی می‌کند. زندگی پا

در آن، انسان از نعمت‌های الهی در حد معقولی بهره‌مند می‌گردد، از آرمان‌هایی 

است که اسلام برای پیروان خویش ترسیم می‌کند. 

1. مرتضی مطهری، اسلام و مقتضیات زمان، ج۱، ص۲۹۲.    



171 یگدزن قه وف ششم: لصف   ﻿

اختلاف مراجع تقلید

گر اسلام یک دین ثابت و کامل است، پس چرا مراجع با هم اختلاف دارند؟ ا

که دارد، فقط  گسترۀ آن با همۀ تنوعی  سخن از عوامل اختلاف آرای فقهی و 

در محدوده‌ای کوچک از آموزه‌های دینی اسلام است؛ زیرا آموزه‌های دین اسلام، 

کلی، به سه دستۀ اعتقادات، آموزه‌های اخلاقی و احکام فقهی  در تقسیم‌بندی 

تقسیم می‌شود و با توجه به این‌که آرای مراجع تقلید، تنها در احکام فقهی، محل 

رجوع و تقلید است و با عنایت به این‌که نظرات ایشان، تنها در بخشی از احکام 

تفاوت دارد، نمی‌توان اختلاف‌نظر‌ را موجب نقض ثابت بودن دین دانست؛ زیرا 

، دستور واقعی اسلام در هر مورد، یک حکم بیشتر نیست و به همین  از یک سو

، تنها یکی از چند نظریه در هر مسئله، دستور واقعی اسلام است. از سوی  خاطر

ی  ی نیست که چند شریعت متفاوت، پیش‌رو ، تفاوت نظرات فقها، به مقدار دیگر

مؤمنان باشد. 

گاه ممکن است باعث نگرانی  که  نکتۀ بسیار مهم در بحث اختلاف مراجع 

مؤمنان باشد، این است که این اختلافات، باعث اشتباه در عمل شده و بخشی 

از مقلدان مراجع در واقع، اعمالشان را اشتباه انجام داده باشند؛ زیرا می‌دانیم که 

حکم خدا در هر مسئله، بیش از یکی نیست؛ ولی باید توجه داشت که خداوندی 

که انسان را خلق کرده است، خود حد و اندازۀ توانایی او را می‌داند و می‌داند که 

برای  رود، به همین جهت،  گاه به خطا  الهی،  ممکن است در شناخت احکام 

راه حل، در دو عبارت »اتمام حجت« و  راه حلی قرار داده است. این  انسان‌ها 

»تکلیف به اندازه توانایی« خلاصه می‌شود.

انسان‌ها امکان اشتباه در شناخت  که   توضیح آن‌که خداوند چون می‌داند 



از شبهه تا فتنه172

قرار  ایشان  ی  راه‌هایی در پیش‌رو به احکام،  برای رسیدن آن‌ها  را دارنــد،  احکام 

می‌دهد که همان مراجعه به قرآن و حدیث و عقل است. بنابراین، هر فقیهی که 

تمام تلاش خود را برای فهم دین، بر اساس این سه منبع به‌کار ببرد و به نتیجه‌ای 

روشن برسد، همان نتیجه بر او و مقلدانش »حجت« است، یعنی خداوند همان 

افــراد در قیامت، به‌خاطر اشتباه در عمل مؤاخذه  و  از آن‌هــا خواهد پذیرفت  را 

نمی‌شوند، مگر این‌که در راه رسیدن و شناخت احکام کوتاهی کرده یا هوای نفس 

، نزد  و انگیزه‌های دیگر را دخالت داده باشند. بنابراین، هم فقیه و هم مقلدان او

خداوند، معذور و مأجور هستند.

برای توضیح و فهم چرایی ایجاد اختلاف بین مراجع، توجه به مطالب ذیل 

ضرورت دارد:

بــرای فهمیدن احکام فقهی اســام، تنها  ؟عج؟،  در دوران غیبت امــام عصر

کریم(؛ 2. احادیث معصومان، یعنی  کتاب خدا )قرآن  چهار منبع وجود دارد: 1. 

؛ 3. عقل و 4. اجماع.  کرم و ائمه اطهار سنت نبی ا

دلیل اختلاف فتاوا

حکم الهی نسبت به هر موضوع، یکی بیش نیست‌. می‌دانیم شریعت واقعی 

گرامی  رســول  بر  خداوند  که  حیات‌بخشی  قوانین  و  تکالیف  و  احکام  و  اســام 

گــر اختلافی در  ا و  فــرمــوده، یکی بیش نیست  نــازل  ــام، حضرت محمد؟ص؟  اس

از  آنان  از اختلاف برداشت  و فتاوای فقیهان دیده می‌شود، ناشی  احکام فقهی 

منابع فقهی شریعت است.

سخن از عوامل اختلاف آرای فقهی و گسترۀ آن با همۀ تنوعی که دارد، فقط در 

»محدودۀ اندکی« از »فقه و شریعت کامل اسلام« است و فقهای مذاهب اسلامی، 



173 یگدزن قه وف ششم: لصف   ﻿

، روزه،  کثر مسائل فقهی، اتفاق نظر دارند. کلیات تمام ابواب فقهی، مانند: نماز در ا

خمس، زکات، حج، جهاد، انواع معاملات و قراردادهای اجتماعی و خانوادگی و 

 ، ، تکبیر ی از عناصر و احکام و شرایط اصلی هر کدام مانند: ارکان نماز نیز بسیار

نیت، قرائت، رکوع، سجود، تشهد، سلام و شرایطی مانند طهارت و قبله و مانند 

آن‌ها و نیز تمام احکامی که صریح آیات قرآن یا احادیث متواتر نبی گرامی اسلام 

یات فقه اسلامی، همه از مشترکات فقه اسلام  به بیان آن‌ها پرداخته و سایر ضرور

است که تمامی فقیهان مذاهب اسلامی، بر آن‌ها اتفاق نظر دارند.

اتفاق  مــورد  و  قطعی  دلیل  فاقد  کــه  ابـــواب  ایــن  فرعی  مسائل  از  برخی  البته 

گرفته و هر  نظر همگان باشد، در »حوزۀ اجتهاد و استنباط فقیهان اسلام« قرار 

کشف حکم  مجتهدی، با سعی و تــاش، به جستجوی دلائــل مناسب، جهت 

شرعی می‌پردازد و قوی‌ترین دلیل را برگزیده و طبق آن فتوا می‌دهد و اختلاف فتوا 

تنها در این حوزه است.

مسائل اختلافی، دو نوع است: برخی، اختلاف بین مذاهب است که مذاهب 

گون اسلامی بر اثر اختلاف در مبانی مذهبی و فقهی، به اختلاف نظر فقهی  گونا

که عوامل  می‌رسند و بعضی از مسائل،‌ اختلافی بین فقهای یک مذهب است 

به  مقارن«،  »فقه  کتاب‌های  معمولا  می‌شود.  رأیشان  اختلاف  موجب  جزئی‌تری 

معرفی نوع اول پرداخته و کتاب تفصیلی فقه هر مذهب، عهده‌دار عرضۀ نوع دوم 

مسائل اختلافی است.

کثریت قاطع فقیهان مذاهب، بر اساس اصل »تخطئه )اشتباه( در اجتهاد« و  ا

نفی نظریه تصویب،1 رأی مجتهد را خطاپذیر شمرده و هر مجتهدی که در مسائل 

1. پندار این‌که هر رأیی مجتهد بدان رسید، حکم خدا همان میگردد.



از شبهه تا فتنه174

فرعی فقهی، حکمی را از دلائل غیرقطعی برداشت کرد، ادعا نمی‌کند »حکم خدا 

، ضد اسلام اســت«؛ بلکه فتوای  قطعا همین است و بقیۀ فتاوای فقیهان دیگر

خویش را که نزدیک‌تر به واقع می‌بیند، بر خود و پیروانش حجت دانسته، ضمن 

این‌که احتمال صحت فتوای دیگران را نیز می‌دهد و این ویژگی سلامت فقیهان 

از جمود )خودرأیی(، از افتخارات فقاهت در اسلام است.

که از شرایط  اختلاف فتوا، به‌علت هوی و هوس و منافع شخصی نیست؛ چرا

فقیه و مجتهد و مرجع تقلید، این است که عادل باشد و تابع هوی و هوس نباشد. 

نباید گمان شود که اختلاف آرا و فتاوای فقیهان، بی‌اساس بوده و هر فقیهی، طبق 

میل و حدس خویش فتوایی به‌نام دین داده؛ بلکه خود را پیرو قرآن کریم و سنت 

و برداشت می‌کند،  یافت  از این منابع در را  و منابع دینی دانسته و فقط آن‌چــه 

گر در مسئله‌ای، فهم مطمئنی از منابع شرعی  به‌عنوان فتوا اعلام می‌دارد. حتی ا

نداشته باشد، فتوا نداده؛ بلکه عدم موفقیتش را در فهم حکم شرعی آن مسئله  

بیان  تأمل است«  کلماتی مانند »احتیاط واجــب، احتیاط مستحب و محل  با 

گر فتاوای معدود و ناچیزی بر اثر هواهای نفسانی از فقیهی صادر شده،  می‌دارد. ا

مورد محکومیت فقیهان قرار گرفته است.

ی از منابع و دلائل شرعی،  با توجه به پای‌بندی شدید فقیهان اسلام، به پیرو

مذاهب  فقیهان  یا  مذهب،  هر  درون  فقیهان  فتاوای  اختلاف  یافت  در می‌توان 

که سبب می‌شود مجتهدان هنگام استنباط  گون، معلول عوامل فنی است  گونا

و  گــون اجتهاد  گــونــا قــواعــد  و  و اخــتــاف نظر در اصــول  از منابع شرعی  احــکــام 

استنباط، دچار اختلاف فهم و اختلاف فتوا شوند.



175 یگدزن قه وف ششم: لصف   ﻿

سرچشمۀ اختلاف فتاوا را می‌توان در امور ذیل خلاصه کرد:

1. اختلاف نظر در حجیت اسناد پاره‌ای از روایات، به‌جهت اختلاف در معیار 

یان و مانند آن؛ وثاقت )اعتبار و مورد اعتماد بودن( راو

2. اختلاف در جهت صدور حدیث، مانند احتمال تقیه یا موقتی بودن حکم؛

3. اختلاف در نسخ حکم، به‌سبب اختلاف در ضوابط نسخ احکام، مانند 

نسخ قرآن به خبر واحد؛

4. اختلاف در قرائت بعضی از آیات از نظر اعراب و مانند آن و اختلاف در نقل 

متون بعضی از احادیث؛

5. اختلاف در برداشت از آیات و روایات و فهم و تفسیر آن‌ها؛

6. تعارض ادله و اختلاف در چگونگی مرجحات؛

7. اختلاف نظر در پاره‌ای از اصول عملیه، مانند حجیت استصحاب و برائت 

در شبهۀ تحریمیه و غیر آن؛

8. اختلاف نظر در مورد محدودۀ قواعد فقهیه؛

9. اختلاف در حکومت عقل در بعضی از مسائل؛

10. اختلاف در کیفیت تحقق اجماع و حجیت آن.

گمان شــود فقهای  فــتــوا،  بــه این‌همه عــوامــل اخــتــاف  بــا نگاه  ممکن اســت 

کتب فقهی  اتفاق نظر خواهند داشت؛ اما ملاحظۀ  کمتر مسئله‌ای  اسلامی در 

کلیات  در  ایشان  اختلاف‌  موجب  عوامل،  این  می‌دهد  نشان  مذاهب،  و  فقها 

ابواب فقه نشده؛ بلکه فقها در کلیات فقهی اسلام، هم‌فکر و هم‌نظر بوده و تنها 

در برخی مسائل فرعی، اختلاف فتوا داشته‌اند. این اندازه اختلاف در شناخت 



از شبهه تا فتنه176

حکم شرع طبیعی است؛ علاوه بر آن‌که در تمام علوم نظری و عقلی نیز اختلاف 

نظر وجود دارد. حتی در علوم تجربی )که مبتنی بر آزمایش‌های حسی است و 

انتظار اختلاف نظر نمی‌رود(، نظرات متفاوتی وجود دارد. بسیار‌ دیده می‌شود در 

تشخیص مریضی بیمار پس از معاینه و یا پس از آزمایشات متعدد، اختلاف رأی 
بین پزشکان وجود دارد.1

مگر در اسلام سفارش به مشورت نشده‌؟ پس چرا فقیهان اختلاف را با مشورت حل 

نمی‌کنند؟ آیا اصلا مشورت صورت می‌گیرد؟

مجتهدان فتاوای خود را پس از تحقیق و بررسی لازم و مطالعه و مشورت با علما 

و فقها و بررسی نظرات دیگر فقها صادر می‌کنند، حتی آقایان مراجع، جلسات 

کــرده و در اطــراف آن، به  که ســؤالات مقلدان را در جلسات مطرح  استفتا دارنــد 

کامل و مشاوره‌های علمی، نظریۀ  از رسیدگی  بحث و بررسی می‌پردازند و پس 

گر چه فواید  ا کره‌ها،  باید توجه داشت این شور و مذا اما  نهایی نوشته می‌شود؛ 

ی از موارد تا انــدازه‌ای اختلاف نظر را برطرف می‌کند؛ اما  یادی دارد و در بسیار ز
بالاخره اختلاف نظر را نمی‌توان صد در صد برطرف کرد.2

ک مشخص دارند. تنها یکی از  نتیجه: اختلافات، طبیعی بوده و معیار و ملا

نظرات متعدد در هر مسئله، نظر اسلام و حکم شرعی الهی است؛ ولی مهم این 

که وظیفۀ ما مقلدان در مــوارد اختلافی، رجوع به مرجع تقلید است. پس  است 

ی فتوا داده باشد، ‌باید به همان فتوا عمل شود؛ ولی در صورتی‌که  در صورتی‌که و

احتیاط واجب نموده باشد، وظیفۀ ما، عمل به احتیاط و یا رجوع به مرجع دیگر 

)با لحاظ شرایط رجوع( است.

1. ناصر مکارم شیرازی، دائرة المعارف فقه مقارن، ص ‌332.

2. محمد وحیدی، فلسفه و اسرار احکام، ص 53.



177 یگدزن قه وف ششم: لصف   ﻿

دیۀ جنین دختر

چرا دیه جنین دختر، حتی از دیه جنینی که معلوم نیست دختر است یا پسر، 
کم‌تراست؟ و اصلا چرا باید در دین، بین زن و مرد تفاوت باشد؟

از  میزان دیۀ جنین در مــادۀ 716 قانون مجازات اسلامی بیان شــده، تا پیش 

دمیده شدن روح در جنین، جنسیت معنا نداشته و این بحث مطرح نمی‌شود. 

به موجب مادۀ یاد شده، دیۀ سقط جنین بر اساس مراحل رشد جنین متفاوت 

است:

کامل  در مرحلۀ اول، پس از استقرار نطفه، دیۀ سقط جنین، چهار درصد دیۀ 

است؛

در مرحلۀ دوم، پس از تبدیل شدن آن به تودۀ گوشتی، دیۀ آن، شش درصد دیۀ 

کامل خواهد بود؛

گوشت، دیۀ سقط جنین،  در مرحلۀ سوم، پس از تبدیل آن به استخوان فاقد 

هشت درصد دیۀ کامل است؛

 ، در مرحلۀ چهارم، پس از تکمیل استخوان‌بندی و روییدن گوشت بر اندام او

دیۀ سقط جنین، یک‌دهم دیۀ کامل خواهد بود. 

در مرحلۀ پنجم، همین که روح در جنین دمیده شد، دیۀ سقط جنین، به اندازه 

دیۀ انسان کامل محاسبه می‌شود. 

کامل  جنسیت جنین، در میزان دیه موثر بوده و دیۀ جنین دختر نصف دیۀ 

یک مرد است؛ اما وقتی جنسیت جنین نامعلوم باشد، نمی‌توان میزان واقعی دیه 

را تشخیص داد. بنابراین، باید به شکلی رفتار شود که تا حد امکان، هر دو احتمال 



از شبهه تا فتنه178

، باید حق اولیای دم رعایت شود و از  در محاسبات لحاظ شود؛ زیرا از یک سو

، اجرای مجازات مالی، بیش از مقدار جنایت نسبت به جانی، خلاف  سوی دیگر

عدالت است. بنابراین، باید چاره‌ای اندیشید که هر دو حکم الزامی فوق مراعات 

 ، که از یک طرف، احتمال پسر بودن جنین وجود دارد و از سوی دیگر شود؛ چرا

ی  دختر بودن جنین محتمل است. رعایت احکام هر یک از این دو احتمال ضرور

از دیــه چنین  نیمی  به همین جهت،  نــدارد.  ترجیح  بر دیگری  و هیچ‌یک  بــوده 

، بر مبنای پسر بودنش حساب می‌شود.  جنینی، بر مبنای دختر بودن و نیم دیگر

نتیجه چنین روشی، آن خواهد بود که دیه جنین، سه چهارم دیۀ جنین پسر باشد.

دیه، یک حکم شرعی است و میزان آن‌را دین تعیین می‌نماید. تفاوت دیه زن و 

مرد، به‌خاطر حکمت‌هایی است که در زمان تشریع دیه وجود داشته، تفاوت‌ها را 

ی بر مبنای جنسیت دانست. دقت در نکات ذیل،  نمی‌توان به‌خاطر ارزش‌گذار

برای درک بهتر این معنا، مفید خواهد بود:

که از دیه به‌عنوان »خون‌بها« یاد می‌کنند، دیه  1. برخلاف تلقی برخی از مردم 

، مقدار دیه، معیار ارزش  بهای خون و قیمت جان انسان نیست. به همین خاطر

که منزلت همۀ انسان‌ها )اعم  و جایگاه و بهای شخص آسیب دیده نیست؛ چرا

از زن و مرد(، به اعمال صالح و تقوای الهی است.1 در این جهت، جنسیت افراد 

هیچ نقشی ندارد. 

از نظر اسلام بهای خون انسان با بیشترین دارایی‌ها و ثروت‌ها نیز قابل مقایسه 

کریم در این‌باره  ی مــادی نیست. قــرآن  و جبران نیست و اصلا قابل ارزش‌گـــذار

حیاها 
َ
 وَ مَن أ

ً
ما قَتَلَ النّاسَ جَمِیعا

َ
نّ

َ
رضِ فَکأ

َ
و فَسادٍ فیِ الأ

َ
 بِغَیرِ نَفسٍ أ

ً
می‌فرماید: >مَن قَتَلَ نَفسا

تْقاکُمْ<؛ حجرات، 13.
َ
هِ أ مْ عِنْدَ الّلَ

ُ
کْرَمَک

َ
1. >إِنَّ أ



179 یگدزن قه وف ششم: لصف   ﻿

( فسادی  <؛ هر کس فردی را ـ جز به قصاص قتل یا )به کیفر
ً
حیا النّاسَ جَمِیعا

َ
ما أ

َ
نّ

َ
فَکأ

در زمین- بکشد، چنان است که گویا همۀ مردم را کشته باشد«.1

باارزش‌ترین موجود است،  و  کامل‌ترین  که  امــام معصوم  گر حتی  ا  ، ایــن‌رو از 

کشته شود، مجازاتی )اعم از قصاص یا دیه( غیر از آن‌چه برای قاتل یک فرد عادی 

که امیرالمؤمنین علی؟ع؟، در مورد  و حتی فاسق است، وجود ندارد. همان‌گونه 
مجازات ابن‌ملجم این‌گونه وصیت نمودند.2

ماهیت دیه

اولا، دیه اصالتا مالی است که در عوض جنایت بدنی غیر عمد گرفته می‌شود و 

در موارد خاص، دیه جایگزین قصاص در جنایات عمدی می‌گردد؛

ی است. ثانیا، دیه زن و مرد تا رسیدن به ثلث دیۀ کامل، با یکدیگر مساو

دو نتیجۀ مهم از احکام فوق حاصل می‌گردد:

اول این‌که در جنایات عمدی، اصل بر قصاص است و با توافق طرفین )جانی 

و مجنی علیه یا وارث مجنی علیه(، قابل تبدیل به دیه است و در صورت تبدیل، 

مجنی علیه یا ولی دم می‌تواند هر اندازه که اراده کند )حتی چند برابر دیه عضو یا 

نفس(، در برابر گذشت از حق قصاص، از جانی اخذ نماید. 

ی با دیه  دوم این‌که هرچند دیۀ زن تا زمانی‌که میزان دیه به یک‌سوم برسد، مساو

کثر حوادثی که منجر به  مرد است و پس از آن، دیۀ زن نصف می‌شود؛ ولی عملا در ا

اخذ دیه می‌گردد )جراحات(، دیۀ زن و مرد برابر است. چون حوادثی که در جامعه، 

به دیه برای زنان منجر می‌گردد، عمدتا ناشی از نزاع‌های خانوادگی، اجتماعی و یا 

1. مائده، 32.

یان، نامه، ص276. 2. نهج‌البلاغه، ترجمه حسین انصار



از شبهه تا فتنه180

کثر این حوادث به دیۀ بسیار  تصادفات سهوی است که به گواهی آمار و وجدان، ا

کمتر از ثلث منجر می‌شود.

در حقوق اسلامی، وظایفی خاص بر عهدۀ زن و مرد نهاده شده که تخلف‌ناپذیر 

ک، لباس و پرداخت  ، تهیه مسکن، خورا است. برای مثال، نفقه و خرجی همسر

گر زنی خود از منبع اقتصادی مستقل  مهریه، به عهدۀ مرد گذاشته شده است. ا

از نظر شرع، وظیفۀ  نــدارد؛ ولی  برخوردار باشد، اشکال  و موقعیت شغلی عالی 

ی را  پرداخت مخارج خانه و هزینه مسکن به عهدۀ او نیست و شوهر نمی‌تواند و

به پرداخت کمک هزینۀ خانه و زندگی مجبور سازد؛ بلکه به پرداخت هزینه‌های 

گر زن با رضایت خاطر و  همسر شاغل و ثروتمند خود نیز موظف می‌باشد. البته ا

ی دهد، مسئله ‌ای دیگر است؛ ولی  تمایل درونی، شوهر را در ادارۀ بهتر خانه یار

این وظیفه، شرعا به عهدۀ مرد نهاده شده است.

اسلام با توجه به قوامیت مرد در خانواده، مسئولیت ادارۀ اقتصادی خانواده را به 

عهدۀ مرد قرار داده و زن از این مسئولیت معاف است. با توجه به این‌که دیه برای 

غرامت و جبران‌بخشی از خلأ ایجاد شده در خانواده آسیب دیده است و از نظر 

اقتصادی، نقش اصلی و کلیدی، بر عهدۀ مرد نهاده شده، دیه به نفع بازماندگان مرد، 

، در بسیاری از موارد،  یعنی زن و فرزندان او به‌طور کامل گرفته می‌شود. به عبارت دیگر

دیه کامل کسی‌که حقیقتا از مقدار دیه بهره‌مند می‌شود، زن و فرزندان مرد هستند 

که به‌خاطر نبود مدیر اقتصادی خانواده، در معرض آسیب اقتصادی قرار گرفته‌اند.

بر این اســاس، حذف مرد از صحنۀ خانواده و اجتماع در مقایسه با حذف 

یان‌بارتری بر جای می‌گذارد. بنابراین، عدالت، اقتضا  زن، از نظر اقتصادی آثار ز

می‌کند هنگام ضرر اقتصادی نبود مرد از محیط خانواده و اجتماع، به عامل مولد 

بودن او از حیث اقتصادی توجه شود و بین دیۀ او و دیۀ زن فرق گذاشته شود.



181 یگدزن قه وف ششم: لصف   ﻿

در مواردی که زن نقش اول اقتصادی را ایفا می‌کند، حکم مسئله چه خواهد بود؟ 

که زن نقش عمدۀ  قانون به‌گونۀ عام، وضع و اجرا می‌شود، و موارد استثنایی 

اقتصادی را به عهده گرفته، سبب نمی‌شود اصل قانون ملغا گردد یا استثنا پذیرد. 

البته حتی در این فرض نیز مسئولیت اقتصادی خانواده به عهدۀ مرد است و مرد 

نمی‌تواند از این مسئولیت، شانه خالی کند. زن فقط یک وظیفۀ اخلاقی به دوش 

که زنان عهده‌دار مخارج زندگی  خود احساس می‌کند. با وجود این، در مواردی 

باشند، حکومت اسلامی باید تدابیری را برای جبران خلأ ایجاد شده بیاندیشد.

حکم به تفاوت دیه زن و مرد در موارد افزون بر ثلث، به‌معنای کمتر بودن حق 

زندگی و سلامتی زن نسبت به مرد نیست. این قانون، با توجه به دیدگاه اقتصادی 

اقتصادی می‌داند، وضع  اول  را عامل  که مرد  و زن  و مسئولیت‌های مرد  اســام 

گر مردی زنی  شده است. حق زندگی برای زن و مرد یکسان است. بدین سبب، ا

را بکشد، می‌توان قاتل را با پرداخت نصف دیه کامل قصاص کرد و شارع، ولی دم 

را به پذیرش نصف دیه و صرف‌نظر از قصاص نفس مجبور نمی‌سازد. این بدان 

که در دیه، مسئله به حق زندگی و سلامت بازنمی‌گردد و پیامدهای  معنا است 

اقتصادی لحاظ شده است. مرد، با توجه به خصوصیات طبیعی‌اش، قوی‌تر و 

کارایی و فوت، خلأ وجودش بیشتر  در بعد اقتصادی، ظاهرتر است و در صورت نا

احساس می‌شود، وگرنه زن و مرد هر دو انسانند و از حق زندگی و سلامتی یکسان 

برخوردارند.

در هر صورت، دیه جنین را نمی‌توان بیش از دیه انسان کامل در نظر گرفت. بر 

این اساس، دیۀ جنین پس از دمیده شدن روح در آن، با لحاظ جنسیت محاسبه 

، برابر  ، نصف دیه کامل و دیه جنین پسر می‌شود. بر این اساس، دیۀ جنین دختر

با دیه کامل است.



از شبهه تا فتنه182

در مورد نامعلوم بودن جنسیت جنین نیز به همان روشی که برای خنثای مشکل 

، مادۀ 551 قانون مجازات  وجود دارد، عمل خواهد شد. به موجب قسمت اخیر

اسلامی دیۀ خنثای مشکل، نصف دیه مرد به‌علاوه نصف دیه زن خواهد بود.

نیست،  مــرد  علیه  مجنی  که  جنایاتی  کلیه  در   ،551 مــادۀ  تبصرۀ  موجب  به 

معادل تفاوت دیه تا سقف دیه مرد از صندوق تأمین خسارت‌های بدنی پرداخت 

می‌شود. یعنی با وجود تفاوت شرعی در میزان تعیین شده دیۀ زن و مرد، مقدار 

مابه‌التفاوت از صندوق یاد شده برداشت شده و به مجنی علیه و یا خانواده او 

، تفاوت دیه زن و  پرداخت می‌شود. بر این اساس، می‌توان گفت در حال حاضر

، ایراد و شبهه  مرد بسیار کمرنگ و بی فروغ شده و از این جهت، در حال حاضر

نسبت به مقررات نظام اسلامی ایران، چندان قابل طرح نیست.



183 یگدزن قه وف ششم: لصف   ﻿

فلسفۀ غسل

کسی‌که هر روز به حمام می‌رود، چه نیازی به غسل و نیت کردن دارد؟

پشت  جــدی  واراده‌ای  قصد   که  می‌شود  معنادار  وقتی  انسان‌ها،  ما  اعمال 

ــواب حرفی بــزنــد، سخن او  کسی در خ گــر  کــه ا آن بــاشــد. بــه همین دلیل اســت 

و  قانونی  ی اخلاقی،  ارزش‌گــذار قابلیت  کودکان،  رفتار  یا  ی نمی‌شود  ارزش‌گــذار

ی عمل، وابسته به اراده و اراده، وابسته به نیت انسان  فقهی ندارد. در واقع، معنادار

ی را برای چه هدفی انجام می‌دهیم، آن کار را معنادار می‌کند.  است. این‌که هر کار

گرکسی را به نوشیدن آب دعوت کنیم و او این دعوت را نپذیرد،‌  به‌عنوان مثال،  ا

آب ننوشیدن، می‌تواند ناشی از سه انگیزه باشد. ممکن است او اصلا تشنه نباشد 

و به همین دلیل، آب را کنار بزند، این کار یک رفتار طبیعی است که هر انسان و 

بلکه هر حیوانی نیز آن‌را انجام می‌دهد؛ ولی گاه او به‌دلیل ناراحتی از دعوت‌کننده 

، نوعی اعلام نفرت است و گاه نیز  و کینه‌ای که با او دارد، آب را پس می‌زند. این کار

ممکن است او با وجود تشنگی آب نخورد و بگوید که آب را به دیگرانی که تشنه‌تر 

ی محسوب می‌شود. کار هستند بدهید، در این صورت، کار او فدا

در دستورات دینی نیز باید توجه داشته باشیم که رفتارهای ما وقتی اطاعت و 

عبادت محسوب می‌شود که به انگیزۀ اطاعت از دستور الهی انجام شود. چنان‌که 

یم غذایی یا بی‌میلی به  ، می‌تواند ناشی از رژ ترک خوردن و آشامیدن در طول روز

غذا یا حتی نیافتن آب و غذا باشد؛ ولی روزۀ شرعی محسوب نمی‌شود.

نکتۀ دیگر این‌که نباید گمان کرد غسل یا وضو برای تمیزی ظاهری بدن است. 

گر آب در دتسرس نباشد، فرد مسلمان باید  که ا شاهد این مدعا نیز این است 

ک  برای نماز و برخی عبادات دیگر تیمم کند، یعنی صورت و دست خود را به خا



از شبهه تا فتنه184

، هیچ ارتباطی با حمام رفتن و شستشو  و مانند آن بمالد و روشن است که این کار

ندارد. چنان‌که مثلا وضو گرفتن، یعنی شستن صورت و دست‌ها به‌شکل خاص، 

یس بهداشتی  هیچ ارتباطی با قضای حاجت و تخلی ندارد و فرد هر بار که از سرو

استفاده کند )تخلی کند(، وضویش باطل می‌شود.

ی  علاوه بر این، غسل، احکام و مقررات دیگری دارد که رعایت آن‌ها نیز ضرور

است. مثلا شستن بدن با آب غصبی با این‌که ظاهر بدن را تمیز می‌کند؛ ولی شرعا 

ی چندبار  یا روز و  نــدارد. بنابراین، ممکن است فردی هر روز یک‌بار  اثری  هیچ 

حمام برود؛ ولی حق ندارد بدون غسل و وضو قرآن را لمس نماید؛ اما همین که فرد 

نیت غسل داشته باشد و در حمام یا جای دیگری، شستشو را به‌صورتی‌که بیان 

شده است انجام دهد، عمل او مطابق خواست خدا بوده و آثار شرعی مد نظر 

شارع را خواهد داشت. 



185 یگدزن قه وف ششم: لصف   ﻿

نجاست سگ

گر بی‌فایده است، چرا خدا آن‌را آفرید؟ چرا سگ نجس است؟ اصلا ا

پیش از بررسی فقهی حکم سگ در اسلام، ذکر مقدمات ذیل ضرورت دارد:

کم بر مقررات الهی 1. ساز و کار حا

احکام و مقررات الهی، همگی در جهت و مبتنی بر مصالح و مفاسد دنیوی 

کی و نجسی یک شی، همیشه دائرمدار  ک و معیار پا ی انسان‌هاست. ملا و اخرو

مصالح و مفاسد مترتب بر آن است؛ ولی گسترۀ مصالح و مفاسد، همیشه مادی 

نیست؛ بلکه مصالح معنوی و علل و اسباب غیر مادی )که با علوم تجربی قابل 

ی می‌کند. اسلام برای  ی از موارد، نقش اصلی را باز دسترسی نیست(، در بسیار

ک  دفع مفاسد مادی یا معنوی که بر مخلوقات عالم مترتب است، همۀ آنان را پا

ی از آن‌ها را به‌عنوان نجس دانسته که به‌واسطۀ  معرفی کرده و تعداد انگشت‌شمار

نماز  یــا  و  آشامیدن  و  خـــوردن  مانند  محدودیت‌ها،  از  بعضی  نجاست،  حکم 

خواندن با آن، جایز نخواهد بود.

۲. سگ در نظام آفرینش و مقررات مربوط به آن

ذکر چند نکته در مورد جایگاه سگ در نظام آفرینش و مقررات الهی ناظر بر آن 

ی است. ضررور

آفرینش و جهت  نظام  از مخلوقات خدا در چرخۀ  به‌عنوان یکی  اول، سگ 

اسرار  از  یکی  نبوی،  حدیث  در  که  همان‌گونه  اســت.  شده  خلق  آدمــی  استفاده 

خلقت سگ را به‌عنوان حمایت و حفاظت از انسان بیان نموده و رمز دشمنی 



از شبهه تا فتنه186

سگ با دیگر حیوانات وحشی را در مسیر تحقق این منفعت یادآور شده،1 در عین 

که آدمیان ملزم به رعایت  حال، از نظر شرعی، حقوقی نیز برای سگ مقرر شده 
آن‌ها هستند.2

و  وضعی  احکام  دسته  دو  با  الهی،  مخلوق  ایــن  با  ارتباط  در  انسان‌ها  دوم، 

تکلیفی روبه‌رو هستند که این احکام، بر اساس مصالح و مفاسد مادی و معنوی 

می‌باشد.

بررسی فقهی حکم سگ در اسلام

بــیــان مطالب فـــوق، در ایــن بخش بــه بــررســی حکم ســگ در اســام  از  پــس 

یم. بحث را در دو قسمت اصلی حکم وضعی و احکام مختلف تکلیفی  می‌پرداز

پی می‌گیریم.

حکم وضعی نجاست سگ

کنون، بر نجاست سگ اتفاق نظر داشته‌اند. این نظر  همۀ فقها از صدر اسلام تا

فقها، مستند به ادله‌ای است که در ادام،ه به آن اشاره می‌نماییم.

دلائل نجاست سگ

دلیل اول: اجماع

همۀ فقها، اعم از متقدمان و متأخران از فقهای شیعه، قائل به نجاست سگ 

»المقنعه«، سید مرتضی  هستند. شیخ صدوق در کتاب »المقنع«، شیخ مفید در

در »الانتصار و الناصریات و الرسائل«، سلار در »المراسم العلویه«، شیخ طوسی در 

»الاقتصاد و الخلاف و الرسائل العشر و النهایه«، قاضی ابن البراج در »المهذب«، 

محمد بن علی ابن بابویه، علل الشرائع، ج‏2 ، ص497، باب250، باب علة خلق الکلب، حدیث1. .1
مراجعه کنید به محمدتقی جعفرى، بخش حقوق حیوانات رسائل فقهى، ص 113. .2



187 یگدزن قه وف ششم: لصف   ﻿

 ،» یس در »السرائر ابن حمزة طوسی در »الوسیلة«، ابن زهرة در »غنیة النزوع«، ابن إدر

محقق حلی در »المختصر النافع و المعتبر و شرائع الإســام«، یحیی بن سعید 

«، فاضل  حلی در »الجامع للشرایع و نزهة الناظر فی الجمع بین الأشباه و النظائر

سگ  نجاست  به  که  هستند  علما  متقدمان  جمله  از   ،» الــرمــوز »کشف  در  آبــی 

از  آنــان، در تحقق اجماع موثر است. ضمن آن‌که بعضی  کرده‌اند و قول  تصریح 

ایشان، صراحتا به اجماعی بودن این حکم اشاره کرده‌اند.

دلیل دوم: روایات

روایات فراوان؛ بلکه در حد تواتر1 در مورد نجاست سگ، با بیان‌های مختلف، 

و  به دلالــت صریح مطابقی  که بعضی  روایــی شیعه وجــود دارد  کتب معتبر  در 

بعضی به دلالت التزامی و تضمنی، بیانگر نجاست سگ است. با مراجعه به یکی 

از کتب روایی،2 بعضی عبارت‌ها را نقل می‌کنیم:

- »الکلب رجس نجس؛3 سگ موجودی نجس است«؛

- »انّ الله تعالی لم یخلق خلقاً أنجس من الکلب؛4 خداوند هیچ مخلوقی را 

نجس‌تر از سگ نیافرید«؛

- »لا والله انّه نجس لا والله انّه نجس؛5 به خدا قسم سگ نجس است، به خدا 

قسم سگ نجس است«؛

1. علی پناه، مدارک العروة )للإشتهاردی(، ج‏2، ص 500.

2. این روایات، عموما در کتب روایی شیعه وجود دارد؛ لکن نقل آن از وسائل الشیعه، به‌دلیل اعتبار سندی و دقت 
بالایی است که جناب شیخ حر عاملی در این منبع روایی، مبذول داشته است، عنوان می‌گردد.

3. محمد حر عاملی، وسائل الشیعة، ج‏1، ص 227، حدیث574 و ج‏3، ص 413، حدیث 4020 و ج‏3، ص 415، 
حدیث 4026 و ص516 ، حدیث 4333.

4.	 . همان، ص 220، حدیث560 و ص 228، حدیث 578.

5. همان، ص 227، حدیث576 و ج‏3، ص 416، حدیث 4031.



از شبهه تا فتنه188

گر رطوبتی از سگ به لباست  - »إن أصاب ثوبک من الکلب رطوبة فاغسله؛1 ا

برخورد کرد، آن‌را بشوی«؛

که با سگ برخورد  صَابَه ]الکلب[؛2 مکانی از بدن را 
َ
ذِی أ

َّ
مَکانَ ال

ْ
- »یغْسِلُ ال

نموده، تطهیر کنید«؛

ب‏‏؛3 از دمخورده سگ چیزی ننوش«؛
ْ
کل

ْ
- »وَ لاتَشْرَبْ مِنْ سُؤْرِ ال

نَاء؛4 از امام صادق در مورد  ِ
ْ

 اغْسِلِ ال
َ

بِ یشْرَبُ مِنَ الِإنَاءِ قَال
ْ
کل

ْ
تُهُ عَنِ ال

ْ
ل

َ
- »سَأ

ک و تطهیر کنی«. ظرفی که سگ از آن آب خورده پرسیدم، فرمود: باید آن‌را پا

5. و روایات متعدد دیگر

احکام تکلیفی مرتبط با سگ

گفتیم، سگ به‌عنوان یکی از مخلوقات الهی جهت  که در مقدمه  همان‌طور 

انسان‌ها  برای  را  ی  بهره‌ور انسان خلق شده و خدا شیوه و چگونگی  بهره‌مندی 

بیان نموده تا ضمن استفاده از منافع آن، از ضررها و مفاسد معنوی و مادی که به 

مقتضای خلقت در سگ وجود دارد، مصون باشند.

در این راستا ،به بیان حکم انتفاع و ارتباط، تماس، نگهداری، خوردن، استفاده از 

اجزای سگ، مانند پوست و مو به‌عنوان لباس و مسائلی از این قبیل خواهیم پرداخت.

با وجود نجاست سگ، اصل اولی در مورد انواع انتفاعات از این حیوان، بنا 

1. همان، ص 225، حدیث 571 و ج‏3، ص 415، حدیث 4025 و ص441، حدیث 4108.

2. همان، ص276، حدیث 722.

3. همان، ص158، باب9.

4. همان، ص275، باب11.

5. همان، حدیث 4109 و 4110و 4113و 4177و ... .



189 یگدزن قه وف ششم: لصف   ﻿

به مقتضای اصالة الصحه و اصل حلیت،1 جواز است؛ اما باید انتفاع عقلایی 

باشد، نه وهمی.

1. نگهبانی و شکار

استفاده از سگ در امر نگهبانی منزل، دام، باغ، شکار و سگ‌هایی که دارای 

منفعت عقلایی بوده و سگ قابل آموزش )در امور عقلایی( حلال بوده و خرید و 
فروش آن نیز حلال است.2

2. جرم‌یابی و نجات

از نظر  فــرد ایــن حــیــوان  بــه  بــا پیشرفت علم و شناخت ویــژگــی‌هــای منحصر 

بویایی، استفاده از آن، در مواردی مثل استفاده پلیس جهت کشف مواد مخدر یا 

مواد منفجره و یا تعقیب مجرمان و همچنین استفاده از آن در حوادث غیرمنتظره، 

بنابر قاعدۀ فقهی اصالة الصحه و اصالة الحلیه، جایز و حلال است.

3. امور طبی و پزشکی

استفاده از اجزای سگ مانند خون یا جوارح داخلی و ظاهری آن، جهت درمان 

پزشکی و یا پیوند به انسان جایز می‌باشد و در صورت پیوند این اجزا، عضوی از 
بدن آدمی شمرده می‌گردد و دیگر نجس نیست.3

به لحاظ   )... و  پلیس  ، سگ  نکهبان، شکار نکته: چنین سگ‌هایی )سگ 

سودمندی که دارند، مال محسوب شده، قابل خرید و فروش و رهن و اجاره و ... 

1. قاعدۀ فقهی »کل شی هو لک حلال الا تعلم انه حرام؛ هر چیزی برایت حلال است، مگر بدانی حرام می‌باشد«.

2. روح الله خمینی، نجاة العباد، ص 223.

3. همان، توضیح المسائل، ج‏2، ص 899؛ پیوند زدن عضوى از اعضاى بدن حیوان نجس العین، مانند سگ به 
بدن مسلمان، اشکالى ندارد و احکام بدن مسلمان بر آن‌جارى م‏ىگردد و به‌دلیل آن‌که جزئى از بدن شخص 

ک است و نماز خواندن با آن‌جایز است.  زنده به‌شمار م‏ىرود و زندگى در آن جریان یافته، پا



از شبهه تا فتنه190

هستند. صدمه به آنان، ضمان آور و مستوجب پرداخت خسارت است و حتی 

ک و درمان آن، بر مالک  پرداخت هزینه‌های مربوط به حفظ آن، مانند تأمین خورا
واجب است.1

4. خوردن

استفاده از سگ برای خوردن، حرام است و این مطلب از طریق روایات و برخی 

از قواعد فقهی، قابل اثبات است. ضمن آن‌که آدمی به مقتضای طبیعت انسانی، 
از خوردن گوشت سگ تنفر دارد.2

قاعدۀ فقهی عامی وجود دارد مبنی بر این‌که: »کل نجس حرام؛ هر چیز نجسی، 

خوردنش حرام است«. خوردن سگ نیز به‌سبب نجاستش، حرام است.

روایات متعدد هم بر حرمت گوشت سگ دلالت می‌کند که در یک نمونه، امام 
کید حرمت استفاده از گوشت سگ را یادآور می‌شوند.3 سه مرتبه با تأ

5. استفاده در لباس و ...

استفاده از پوست و موی سگ در لباس، جایز نیست و موجب بطلان نماز 

ک  پا هم  دباغی  با  و  بــوده  نجس  امامیه،  فقهای  نظر  از  سگ  پوست  مــی‌گــردد. 

ک، ممنوع است و نماز با آن  ، استفاده از آن در لباس و پوشا نمی‌شود. از این‌رو

برای آن وجود داشته باشد، مانند  گر منفعت عقلایی  ا هم باطل می‌باشد؛ ولی 

1. مراجعه کنید به: محمدتقی جعفرى، حقوق حیوانات رسائل فقهى، ص113.

کت نبوده و با نامگذاری بعضی محصولات غذایی،  2. لکن متأسفانه، فرهنگ مبتذل غربی، در این زمینه هم سا
مانند سوسیس هات داگ و امثال آن، اقدام به هنجارشکنی و تبلیغ مسموم می‌نماید.

صْحَابِنَا عَنْ سَهْلِ بْنِ 
َ
ةٍ مِنْ أ

َ
3. محمد بن الحسن طوسى، تهذيب الأحكام، ج9، ص39، حدیث 164: »عَنْهُ عَنْ عِدّ

 
َ

بِ فَقَال
ْ
كَل

ْ
حْمِ ال

َ
بَا عَبْدِالِله عَنْ ل

َ
تُ أ

ْ
ل

َ
 سَأ

َ
قُرَشِيِّ قَال

ْ
بِي سَهْلٍ ال

َ
بِي نَجْرَانَ عَنْ عَاصِمِ بْنِ حُمَيْدٍ عَنْ أ

َ
يَادٍ عَنِ ابْنِ أ زِ

 هُوَ نَجَس‏«.
ُ

 ذَلِكَ هُوَ يَقُول
َ

اتٍ كُلّ ثَ مَرَّ
َ

عِيدُهَا ثَل
ُ
 هُوَ نَجَسٌ أ

َ
تُ هُوَ حَرَامٌ قَال

ْ
هُوَ مَسْخٌ قُل



191 یگدزن قه وف ششم: لصف   ﻿

پیوند و امثال آن، استفاده از آن اشکالی ندارد و به لحاظ آن‌که جزئی از بدن انسان 

ک شمرده می‌شود. می‌گردد، پا

6. تماس و نگهداری

ی هرگونه سگ در خانه، کراهت شدید دارد؛ ولی در مورد سگ  تماس و نگهدار

گردد،  ی  نگهدار منزل  در  گانه‌ای  جدا مکان  در  صورتی‌که  در   ، شکار و  نگهبان 
مکروه نیست.1

7. حکم خرید و فروش و نگهداری سگ به‌عنوان زینت

ینت در بعضی جوامع غربی که به‌نظر می‌رسد ناشی  استفاده از سگ به‌عنوان ز

از خلأ عاطفی، روانی و اجتماعی است، منفعت توهمی بوده و عقلایی نیست. به 

، مورد نهی شدید روایات قرار گرفته و  همین جهت، استفاده از سگ بدین منظور

کراهت دارد. ضمن آن‌که خرید و فروش سگ، غیر از مواردی که در بالا گفته شد، 
جایز نبوده و استفاده از پول حاصل از آن، حرام است.2

8. کشتن و صدمه زدن به سگ

گاز  روایـــات،  بنا به تعبیر  یا  و  بــوده  کشتن ســگ، در صورتی‌که هــار  صدمه و 

عقلایی  منفعت  دارای  که  سگ‌هایی  اما  اســت؛  جایز  باشد،  مــوذی  و  گیرنده3 

کشتن آن‌ها، حرام؛ بلکه مستوجب ضمان و پرداخت خسارت  هستند، نه تنها 

به مالک است. روایات متعددی در این مورد، در بابی مستقل تحت عنوان باب 

1. محمد حر عاملی، وسائل الشیعة، ج11، ص530، باب43.

؛ بهای سگ، حرام و  ار حْتُ فِي النَّ بِ سُحْتٌ وَ السُّ
ْ
كَل

ْ
2. محمد بن یعقوب کلینی، الکافی، ج5، ص120: »ثَمَنُ ال

حرام، در آتش است«.

. 3. کلب عقور



از شبهه تا فتنه192

خسارت مالی سگ‌ها آورده شده است.1

9. رسیدگی و احسان به سگ

دادن غذا و آب به همۀ حیوانات و از جمله انــواع سگ، مستحب و صدقه 

ی در اختیار کسی قرار بگیرد، تأمین وسایل  گر هر جاندار محسوب می‌گردد. البته ا

زندگی آن جاندار از جمله غذا و آب، بر شخص واجب خواهد شد. در هر حال، 

، شامل همۀ انواع حیوانات است و بنابراین، دادن آب و غذا به همۀ  کلمۀ جاندار

کنند،  وارد  انسان  به  ی  ضرر و  آزار  که  حیواناتی  مگر  است،  مستحب  جانداران 

مانند عقرب و افعی و مار که موذی می‏باشند و همچنین مانند سگ هار و دیگر 

ی آن‌ها، علاج ناپذیر و موجب ضرر می‌باشد. حیوانات بیمار که بیمار

گوشتش  بنابراین، احکام فقهی مقرر شده، شامل هر حیوانی می‌باشد، خواه 
ی باشد یا نه.2 خوردنی باشد، یا نه؛ بلکه خواه به‌گونه‌ای قابل بهره‌بردار

گوسفند وجود  و  از دو حیوان سگ  رفع تشنگی یکی  بــرای  ی آب  گر مقدار ا

داشته باشد که هر دو در آستانه مرگ هستند، آب را باید به سگ داد و گوسفند را 

ذبح کرد، بدان جهت که پایان دادن به حیات گوسفند با ذبح شرعی، امری مجاز 

است؛ ولی کشتن سگ از تشنگی، خلاف موازین شرعی است، پس آب به سگ 

ک نشود. این نکته را شهید ثانی در کتاب «مسألک  داده می‌شود تا بدون علت هلا
الأفهام« آورده است.3

1. مراجعه کنید به: محمد حر عاملی، وسائل الشیعة، ج‏29، ص226، باب 19.

2. محمدتقی جعفرى، رسائل فقهى، ص 116

3. به نقل از محمدتقی جعفرى، رسائل فقهى، ص 119



193 یگدزن قه وف ششم: لصف   ﻿

فلسفۀ نجاست سگ

گرچه در روایات، فلسفۀ نجاست سگ بیان نشده، اما می‌توان در این زمینه،  ا

نکاتی را بیان نمود:

کیزه‌ای را که برای استفاده و سودمندی بشر  ۱. هیچ‌گاه قوانین الهی، موجود پا

ی( در هر جا با آفرینش  آفریده شده، تحریم نمی‌کند و دستگاه تشریع )قانونگذار

کید گردیده که هر چیزی که در  مطابق و هماهنگ است.1 در قرآن بر این نکته تأ

ک بودن آن است و هر چیزی که حرام شده، به‌دلیل  اسلام حلال شده، به‌دلیل پا
کی آن است؛2 خبیث بودن و ناپا

۲. گاهی تحریم چیزی، به‌خاطر بهداشت و حفظ جسم است و گاهی، به‌خاطر 

کی مورد نظر شرع مقدس،  تهذیب روح و زمانی، به‌خاطر حفظ نظام اجتماعی. ناپا

یان مادی بر جسم نیست؛ بلکه ممکن است چیزی  تنها به‌معنای داشتن ضرر و ز

ی انسان  به‌دلیل اثرات ویرانگری که بر روح و صفای دل آدمی‌دارد و موجبات دور

ک و خبیث قرار گیرد. بنابراین،  از یاد خدا و درک معارف دین است، جزء امور ناپا

هر چیزی که حرام گردیده، لزوما مفاسدی دارد؛ اما این‌گونه نیست که لزوما مفسده 

آن جسمی‌باشد؛

کید می‌کنند که نجاست با »قذارت« که می‌توان گفت  ۳. فقها بر این نکته تأ

کی، بهداشتی  بهداشتی نبودن است، تفاوت دارد. این‌گونه نیست که هر چیز پا

به همین  نیست.  بهداشتی  لزوما هر چیز نجسی، غیر  که  باشد، همان‌گونه  هم 

مسائل  تمام  اســت  ممکن  این‌که  با  شــده،  دانسته  نجس  قــرآن  در  مشرک  دلیل، 

1. ناصر مکارم شیرازی، تفسیر نمونه، ج4، ص274.

2. اعراف، 157.



از شبهه تا فتنه194

بهداشتی را رعایت کند.1 همچنین خون داخل بدن انسان نجس است؛ ولی لزوما 

غیر بهداشتی نیست و از آن برای بیماران استفاده می‌کنند؛

ی  کمیت تفکرات علم‌گرایانه، بسیار ، به‌دلیل حا ۴. متأسفانه، در قرون اخیر

تجربی  علوم  با  را  خدا  احکام  که  کرده‌اند  جهت‌گیری  بدین‌سو  را  اندیشه‌ها  از 

کارآمدی این روش به اثبات رسیده است. علوم تجربی  بسنجند که در عمل نیز نا

ک  بخش کوچکی از دانش بشری را تشکیل می‌دهند و قابلیت آن‌را ندارند که ملا

گذشت زمان،  فهم همۀ حقائق به‌خصوص حقایق دینی قرار بگیرند. به‌علاوه با 

گزاره‌های علوم، به امر عادی بدل  ی از  کشف خطا در بسیار تغییر و دگرگونی و 

شده و همه روزه، می‌توان در میان مجلات علمی و حتی اخبار روزانۀ رسانه‌ها، 

مواردی از تغییرات را دید.

 ضمن توجه به‌معنای نجاست و این‌که علل و عوامل مادی و معنوی، دنیوی 

ی، فردی و اجتماعی، می‌تواند به‌عنوان علت نجاست یک شی قرار گیرد و  و اخرو

با توجه به این‌که بررسی فلسفۀ احکام، به‌معنی تمام علت یک حکم نیست، چند 

مطلب را در مورد فلسفه نجاست سگ اشاره می‌نماییم:

مطلب اول: تأثیرات معنوی

یستی با این حیوان در روایات اشاره شده )مثل  به لحاظ تأثیراتی که برای هم‌ز

عدم قبول نماز یا عدم نزول فرشتگان در خانه‌ای که سگ در آن وجود دارد(، سگ 

است.  شده  کید  تأ بیشتر  آن  معنوی  مفسدۀ  که  است  نجاساتی  از  دسته  آن  از 

ی، راهی برای رسیدن به فلسفۀ معنوی و  که با علوم تجربی و عقل ابــزار از آن‌جا 

گزیر باید این دسته از مفاسد و مصالح را در کلام  فرامادی احکام وجود ندارد، نا

1. آقا رضا همدانی، مصباح الفقیه، ج 7، صص 7 و 237.



195 یگدزن قه وف ششم: لصف   ﻿

روایــات  در  حیث،  ایــن  از  شویم.  جویا  گرفته،  سرچشمه  وحــی  از  که  معصومان 

متعدد، به چند فلسفۀ معنوی نجاست سگ اشاره شده:

أ( فرشتگان در خانه‌ای که در آن سگ وجود دارد نازل نمی‌شوند؛1

ب( نماز در خانه‌ای که در آن سگ وجود دارد، کراهت شدید دارد؛2

ج( از بین رفتن اعمال خوب شخص، در اثر همنشینی با سگ.3

مطلب دوم: مفاسد بهداشتی

ی است که برخلاف تفکر رایج در بین مردم، منظور از  ی این مطلب ضرور یادآور

یان‌ها، علت نجاست است؛  مضرات بهداشتی در مورد سگ، آن نیست که این ز

بلکه مقصود آن است که این موارد، می‌تواند یکی از حکمت‌های نجاست سگ 

مشترک  ی‌های  بیمار زمینۀ  آمدن  به‌وجود  سبب  عموما  سگ،  ی  نگهدار باشد. 

ی‌ها، در ارتباط با دیگر حیوانات نیز  بین انسان و حیوان می‌گردد. البته این بیمار

یستی  ممکن است به‌وجود بیاید؛ اما متأسفانه، به‌دلیل این‌که عموما سگ از هم‌ز

ی‌که عموما در محل زندگی و  نزدیک‌تری با صاحب خود برخوردار است )به‌طور

ی بیشتر است. ساختمان صاحبش رفت و آمد دارد(، زمینۀ سرایت بیمار

مطلب سوم: مفاسد روانی و اجتماعی

روانی  و  بر نجاست سگ، مفاسد عاطفی  از مهم‌ترین مفاسد دنیوی مترتب 

را در پی خواهد داشــت. به‌رغم آن‌کــه توسط  که مفاسد اجتماعی مهمی  است 

 
َ

 جَبْرَئِيلُ يَا رَسُول
َ

 قَال
َ

بِي جَعْفَرٍ قَال
َ
بَانٍ عَنْ عَمْروِ بْنِ خَالِدٍ عَنْ أ

َ
1. محمد بن یعقوب کلینی، الکافی، ج3، ص393: »أ

بٌ«.
ْ
 بَيْتاً فِيهِ كَل

َ
 فِيهِ وَ ل

ُ
 بَيْتاً يُبَال

َ
 نَدْخُلُ بَيْتاً فِيهِ صُورَةُ إِنْسَانٍ وَ ل

َ
ا ل

َ
الِله إِنّ

2. محمد حر عاملی، وسائل‏الشیعة، ج5، 174، باب33- باب کراهة الصلاة فی بیت فیه کلب‏.

 مَا 
َ

بِي عَبْدِ الِله قَال
َ
الٍ عَنِ ابْنِ بُكَيْرٍ عَنْ زُرَارَةَ عَنْ أ

َ
دٍ عَنِ ابْنِ فَضّ حْمَدَ بْنِ مُحَمَّ

َ
3. همان، ج11، ص531: »وَ عَنْهُمْ عَنْ أ

 نَقَصَ فِي كُلِّ يَوْمٍ مِنْ عَمَلِ صَاحِبِهِ قِيرَاطٌ«.
َّ

باً إِل
ْ
 كَل

ُ
خِذ حَدٍ يَتَّ

َ
مِنْ أ



از شبهه تا فتنه196

احکام شریعت، سگ به‌عنوان حیوان نجس‌العین معرفی شده، می‌بینیم برخی از 

ی با سگ برای آنان شیرین‌تر  افراد با سگ انس فراوان دارند، چنان‌که گاه بودن و باز

این حکم اسلامی  که  با اعضای خانواده می‌باشد. فرض می‌کنیم  از هم‌نشینی 

ی از افراد حتی اهل ایمان، سگی در خانه  نبود، آن‌وقت پیامد آن، این بود که بسیار

داشته باشند و فرزندان با آن‌ها انس بگیرند و خود آنان با آن سرگرم شوند. با کمی 

ی که هیچ ارزش معنوی و مادی ندارد تا چه اندازه، وقت  دقت می‌یابیم برای کار

ی و مفید غافل  کارهای ضرور و هزینه‌های فراوان صرف می‌شد و انسان‌ها را از 

می‌ساخت.

تأثیرات مرتبط با وابستگی عاطفی به این حیوان در کشورهای غربی، به‌حدی 

کرد و  گــزارش شده فردی ثروتمند، تمام اموالش را برای سگش وصیت  که  است 

فرزندان خود را از ارث محروم نمود و حتی فردی با سگ ازدواج نمود.

می‌کند.  تندتر  را  ایــن حیوان  با  یستی  هم‌ز و  وابستگی  خطر  ســگ،  ی  وفـــادار

با پیوند به جامعه و فرزندان خود  را  شخص به‌جای این‌که خلأ عاطفی خویش 

به‌طور معقولی جبران نماید، با دلبستگی به سگ باوفا، خود را مشغول کرده و زمینۀ 

گسست خانوادگی و مشکلات فراوان فردی و اخلاقی را به‌وجود می‌آورد.

با توجه به تمام آن‌چه بیان شد، مشخص می‌شود اسلام به‌رغم مفید دانستن 

برخی از انــواع سگ و وضع تکالیف شرعی برای چگونگی رفتار با آن، به‌جهت 

ضررهایی که تماس و ارتباط بیش از حد با سگ برای انسان دارد، سگ را موجودی 

نیست.  آن  از  استفاده  مانع  ســگ،  دانستن  نجس  اســت.  نموده  قلمداد  نجس 

ک بودن آن ندارد. چنان‌که مفید بودن سگ، ملازمه‌ای با پا



197 یگدزن قه وف ششم: لصف   ﻿

کمک به نیازمندان به‌جای حج

چرا با وجود این‌همه نیازمند در کشور، هر سال چندین میلیارد تومان برای 
سفر حج هزینه می‌شود؟

که دارد، قطعا هزینۀ درخور خود  برپایی هر امری با توجه به ارزش و اهمیتی 

را دارد. شکی نیست که خدمت به مردم و رسیدگی به مشکلات آنان، خصوصا 

مستمندان و نیازمندان، از امور مهم و اساسی شمرده می‌گردد و باید مورد توجه 

گیرند؛  که دارای نقش و اثر در این زمینه هستند، قرار  همگان، خصوصا افرادی 

اما در جامعۀ اسلامی و شیعی، امور مهم فراوانی )اعم از واجب و مستحب( وجود 

دارند که به هر کدام در جا و در زمان خود و به فراخور آن، باید توجه و رسیدگی گردد 

، نباید ما را از رسیدگی به امور دیگر بازداشته و یا غافل  و توجه و عنایت به یک امر

نماید و این همان آموزه‌ای است که از مکتب اهل بیت آموخته‌ایم.

حج و اعمال و مراسم حج، مانند نماز و روزه و سایر عبادات و امور مهم دیگر 

)مانند کمک به فقرا و ...(، یکی از دستورات دین است که دارای کارکردهای فردی 

و اجتماعی فراوانی بوده و به‌جا آوردن آن بر مسلمان توانمند و دارای شرط، در طول 

ی که در سؤال به  عمرش، یک بار واجب می‌باشد و قطعا اهمیت آن کمتر از امور

آن اشاره شده، نیست و مصالحی برای حاجی در آن نهفته است که انجام اعمال 

 ، نیکوی دیگر اعمال  که  آن شوند، همان‌گونه  ، نمی‌توانند جایگزین  خوب دیگر

نمی‌توانند جای نماز را بگیرند، مثلا کسی نماز نخواند و در وقت نماز کار کند و 

کارهای خیر دیگر انجام  ، به‌جای آن،  هزینه‌اش را به فقیر بدهد و یا هنگام نماز

بدهد. پس هر سخن را جا و هر نکته را مکانی باید. 

یم هر کار و تکلیفی را در جای  بر اساس آموزه‌های اسلامی و دینی، وظیفه دار



از شبهه تا فتنه198

خویش و به فراخور خود انجام دهیم و انجام حج واجب نیز نباید ما را از انجام 

امور  به  توجه  همین‌طور  نماید.  غافل  یا  و  بازداشته  خیریه  امــور  و  تکالیف  دیگر 

که به  یارت خانۀ خدا و اعمال ارزشمند و آثار مترتب بر آن  ، نباید ما را از ز دیگر

برخی از آن‌ها اشاره می‌شود، بازدارد. چه آن مؤمن واقعی، کسی است که به همۀ 

وظایف‌اش به‌خوبی عمل نماید.

اجتماع  یک  جهان،  مغرب  و  مشرق  از  مسلمان  نفر  هــزار  صدها  ساله،  هر 

کنار  باشکوه و بزرگی را تشکیل می‌دهند تا در تهذیب اخلاق خود بکوشند و در 

مرکز توحیدی، یعنی کعب،ه در سایه توجه به خداوند، اختلافات نژادی، طبقاتی، 

سیاسی و تجملات را که فاصله‌های عمیقی میان آن‌ها ایجاد کرده، کنار بگذارند 

ی، هم‌فکری،  و به مشکلات اجتماعی و سیاسی یکدیگر برسند و نیز درس همکار

 ، ی مرموز استعمار نظم، وحدت و اتحاد بخوانند و در مقابل دشمنان دین و نیرو

جبهۀ یگانه بگیرند.

ــه ایــن  هـــدف اســـام از مــراســم حـــج، ایـــن اســـت و بـــرای تحقق بخشیدن ب

این دستورات،  با  و  داده  قــرار  و دقیقی  و دستورات متین  آداب  هدف مقدس، 

کرده و در محیطی پر از معنویت فرو برد.  می‌خواهد انسان را از جهان ماده جدا 

تشخص‌های مادی، جنگ و جدال‌ها، هوس‌های جنسی، لذات مادی و خیلی 

یاضت مشروع الهی  از درخواست‌های نفسانی را کنار بگذارد و آدمی به یک نوع ر

دست بزند و دل و قلب خود را از صمیم جان، متوجه خداوند کند و خواهش‌های 

، به  نفس، حتی مشروع آن‌را تا مدتی ـ در حال احرام ـ فراموش کند و فارغ از همه چیز

راز و نیاز با خداوند توانا و بلندمرتبه بپردازد و توشه‌ای برای خود برچیند. همچنین 

یارویی با خواهش‌های نامشروع نفس و  ی معنوی خود را تقویت کرده تا در رو نیرو

کند و تسلیم آن‌ها نشود  یارویی  وسوسه‌های شیطان در دیگر روزها هم بتواند رو



199 یگدزن قه وف ششم: لصف   ﻿

و مسیر بندگی را همچنان بپیماید. به این مطلب، در روایات اشاره شده است. 

به‌طور مثال امام رضا؟ع؟ که از اسرار حج سؤال شده بود، فرمودند: »سیر و حرکت 

نفسانی،  شهوات  از  آن  منع  و  بدن  انداختن  تعب  به  متعال،  خداوند  سمت  به 

کسار شدن در گرما و سرما و ...«. خضوع و خشوع و خا

لایش و به دور از  انجام اعمال، چه واجب و چه مستحب، باید آراسته و بی‌آ

که مؤمنان می‌توانند از مصارف و  ی و اســراف باشد و حج جایی است  یــاده‌رو ز

یاد و بی‌مورد  ی نموده و به‌جای صرف مبالغ ز یه و اضافی خــوددار مخارج بی‌رو

)که متأسفانه رایج است(، آن‌را در جای بهتر و امور مهم‌تر که به صلاح دین و دنیا 

است، هزینه نمایند.



از شبهه تا فتنه200

نجس بودن غیرمسلمان!

چرا غیرمسلمانان نجس هستند و چرا خرید و فروش با اون‌ها حرامه؟ آیا 
تبعیض نیست؟

گانه بحث کنیم: اول، نجاست غیرمسلمان  برای پاسخ، دو مسئله را باید جدا

و دوم، تعامل با غیرمسلمان. 

أ( نجاست غیرمسلمان

ک و  ، بالذات پا هیچ انسانی را خداوند، ذاتا نجس نیافریده و تمام افراد بشر

طاهر آفریده شده و حکم به نجاست ذاتی آدمی، غیرمعقول می‌باشد؛ اما برخی از 

انسان‌ها، بالعرض نجاست را به جان خریده و از نظر اعتقادی و گرایشات قلبی 

همراه با عمل، پشت به دین حق نموده و به اوهام و خرافات و دین‌های ساختگی 

گمراهی، عناد و دشمنی خود را با خدا ثابت  گشته و با ایجاد انحراف و  معتقد 

نموده‎اند.

در حکمت و فلسفۀ نجاست کفار و مشرکان از دیدگاه اسلام، گفته شده که 

که از نظر اســام ذاتــا نجس میباشند، مثل شــراب، خون،  اولا، آنــان از نجاسات 

مدفوع، بول، خوک و سگ پرهیز نمیکنند. بنابراین، بدن و لباس و سایر اشیائی 

که با آن‌ها تماس دارند، نجس خواهد بود و بر هر مسلمان لازم است از تماس با 

نجاست پرهیز کند. 

مسلمانان  که  می‌خواهد  مشرکان،  و  کافران  نجاست  به  حکم  با  اسلام  ثانیا، 

کفار و  گرفتار افکار و عقاید فاسد آن‌ها نشوند. بنابراین،  ی جویند تا  از آنان دور

ی جویند، حکما نجس خواهند بود. مشرکان، هرچند از نجاسات هم دور



201 یگدزن قه وف ششم: لصف   ﻿

کتاب می‌باشد. در  کفار غیر اهل  کتاب و  غیرمسلمان، شامل دو دسته اهل 

مورد نجاست اهل کتاب، بین فقها، اختلاف فتوا وجود دارد. فقهایی که قائل به 

کثر  ا و  آیــت‌الله بهجت  و  امــام خمینی؟ره؟  کتاب هستند، مانند  نجاست اهل 

که در این زمینه دارند، حکم به نجاست داده‌اند.  گذشته، بنابر ادله‌ای  فقهای 

از جمله آیات 28 و 30 سورۀ توبه و همچنین روایاتی از جمله از یکی از امام باقر و 

یا امام صادق؟عهم؟، در جواب سؤالی که در مورد مصافحه با مجوسی پرسیده بود، 
امام فرمودند: »دستش را بشوید؛ ولی وضو را لازم نیست تجدید نماید«.1

فقیهان  از  طوسی؟ره؟،  شیخ  و  مفید؟ره؟  شیخ  به‌ویژه  فقها،  از  بعضی  امــا 

لنکرانی،  فاضل  خامنه‌ای،  ــات:  آی حضرات  و  حکیم  ــت‌الله  آی و  امامیه  متقدم 

کتاب هستند.  تبریزی، سیستانی و برخی، با تفاوت‌هایی، قائل به طهارت اهل 

از جمله ادلۀ آن‌ها این‌که امام صادق؟ع؟ از خوردن طعام اهل کتاب نهی فرمود 

کتاب نجس و حرام است؛ بلکه به‌خاطر  کرد: »نه این‌که غذای اهل  و بعد بیان 

ی نکردن آن‌ها از شراب و گوشت خوک است«. دور

جمله:  از  دارنــد،  کتاب  اهل  طهارت  بر  مؤیداتی  جعفری،  محمدتقی  علامه 

برای شیردادن بچه بگیرند و همچنین  کتاب، دایه  از اهل  مسلمانان می‌توانند 
ازدواج موقت با اهل کتاب، به‌طور حتم جایز است.2

و  ماشین  صندلی‌های  »آیــا  کــه:  استفتا  ایــن  به  پاسخ  در  رهبری  معظم  مقام 

ی که مورد استفاده مشترک مسلمانان و کافران است، با این‌که کفار در بعضی  قطار

از مکان‌ها بیشتر از مسلمان‌ها هستند و حرارت هوا باعث ترشح عرق و حتی 

1. محمدتقی جعفری، منابع فقه، ص17. 

2. همان، ص25.



از شبهه تا فتنه202

سرایت رطوبت می‌شود، محکوم به طهارت است؟« مرقوم داشته‌اند: »کافر اهل 

کتاب، محکوم به طهارت است و در هر صورت، در مورد اشیای مورد استفادۀ 

مشترک کفار و مسلمین با عدم علم به نجاست، حکم به طهارت آن‌ها می‌شود«.1 

نجاست اهل کتاب را تنها ظاهری دانسته‌اند که بر اثر آلوده شدن به نجاست، 

پاسخ  در  معاصر  فقیهان  از  یکی  می‌شود.  پیدا  الکلی  مشروبات  و  خون  مانند 

از سرایت  برای پیشگیری  را یک مسئلۀ سیاسی  کافران  به استفتایی، نجاست 

افکار و اعتقادات نادرست آنان به مسلمانان می‌داند و می‌نویسد: »و اما مسئلۀ 

کفار دلیل محکم روشنی نــدارد و از باب احتیاط  ، اولا، نجاست  کفار نجاست 

ک می‌باشند، به شرط  می‌باشد، به‌ویژه نسبت به اهل کتاب که به‌نظر این‌جانب پا

این‌که بدنشان آلوده به نجاست از قبیل خمر و خنزیر نباشد و ثانیا، بر فرض حکم 

به نجاست آنان، سنخ آن با نجاسات دیگر تفاوت دارد؛ زیرا واضح است که این 

حکم، جنبۀ سیاسی دارد، نظیر بایکوت کردن بعضی دشمنان برای این‌که عقاید 

و اخلاق سوء آنان در اثر معاشرت به جامعۀ اسلامی سرایت نکند و مسئلۀ بایکوت 

گسترش  ، بسیار رایــج اســت. هر چند با شدت و  در سیاست‌های جهان امــروز
ارتباطات عصر کنونی، موضوع بایکوت در معاشرت، عملا منتفی می‌باشد«.2

کافران یک نوع آلودگی باطنی و  گفت: نجاست  بر پایۀ مطالب فوق، می‌توان 

ی از  معنوی است و فایده و اثر آن، پرهیز از آن‌ها و حفظ عقاید و اخلاق بسیار

مردم است که به‌سبب معاشرت با این افراد، گمراه نشوند و تحت تأثیر ایشان از 

ی  ، از بسیار اعتقادات خود منحرف نشوند. علاوه بر این، نوعا پیروان ادیان دیگر

گوشت خوک و مشروبات الکلی و برخی دیگر از نجاسات،  از آلودگی‌ها، مانند 

1. علی حسینی خامنه‌ای، أجوبة الاستفتاءات)فارسى(، ص66.

2.  حسینعلی منتظری، رساله استفتاءات، ج‌2، ص574.



203 یگدزن قه وف ششم: لصف   ﻿

ی از اشیای تحت تصرف ایشان، به این موارد آلوده  ی نمی‌کنند و بسیار خوددار

و  نمی‌کنند  رعایت  آن‌را  از  ی  دور ایشان  که  نجاساتی  از  پرهیز  ــرای  ب مــی‌شــود. 

کافران شده است.  کامل از آلودگی‌های این‌چنینی، حکم به نجاست  اجتناب 

، به‌خاطر تبعیض و مانند آن نیست. بنابراین، نجاست کفار و پیروان ادیان دیگر

ب( تعامل با غیرمسلمانان

این  نیز  غیرمسلمانان  با  بــرخــورد  شیوۀ  دربـــارۀ  اسلامی  احکام  به  مراجعه  با 

مطلب دیده می‌شود که حتی درون کشور اسلامی، اهل کتاب می‌توانند به‌صورت 

کنار مسلمانان زندگی نمایند و حضور اقلیت‌های مذهبی و  ، در  مسالمت آمیز

، تائیدی بر مطلب مذکور می‌باشد. اهل ذمه در کشور

کافران، به یک شکل نگاه نکرده و  با مراجعه به آیات، می‌بینیم قرآن به تمام 

را  کافران در قبال مسلمانان، احکامی  متناسب با چگونگی مواجهه و عملکرد 

پیش‌بینی کرده است. قرآن:

را  کافران«  با  »دوستی  سطح  در  »رابطه«  کافران،  با  معنادار  مرز  ترسیم  با  اولا، 

مُؤْمِنِينَ<؛1 ای کسانی‌که 
ْ
وْلِيَاءَ مِنْ دُونِ ال

َ
ينَ أ افِرِ

َ
ك

ْ
خِذُوا ال

ّ
ذِينَ آمَنُوا لاَ تَ

َّ
هَا ال

ّ
يُ

َ
نمی‌پذیرد: >يَا أ

ایمان آورده‌اید! غیر از مؤمنان، کافران را ولی و تکیه‌گاه خود قرار ندهید!«. 

هُمْ 
َّ
وْلِيَاءُ بَعْضٍ وَ مَنْ يَتَوَل

َ
وْلِيَاءَ بَعْضُهُمْ أ

َ
صَارَی أ

ّ
يَهُودَ وَالنَ

ْ
خِذُوا ال

ّ
ذِينَ آمَنُوا لاتَتَ

َّ
هَا ال

ّ
يُ

َ
>يَا أ

ی را ولی )و دوست  هُ مِنْهُمْ...<؛2 ای کسانی‌که ایمان آورده‌اید! یهود و نصار
ّ
مْ فَإِنَ

ُ
مِنْك

و تکیه‌گاه خود( انتخاب نکنید! آن‌ها اولیای یکدیگرند و کسانی‌که از شما با آنان 

دوستی کنند، از آن‌ها هستند. خداوند، جمعیت ستمکار را هدایت نمی‌کند«. 

1. نساء، 144.

2. مائده، 51.



از شبهه تا فتنه204

ثانیا، قرآن برای زمان صلح، »احسان و رفتار نیک« با کافران را به‌عنوان یک حکم 

عام و ثابت ذکر کرده و آن‌را مصداق قسط و عدل و تابع مصالح و مفاسد ثابت 

معرفی کرده است. در سورۀ ممتحنه، سخن از نیکی به کافرانی که با مسلمانان سر 

ةً  ذِینَ عَادَیتُمْ مِنْهُمْ مَوَدَّ
َّ
نْ یجْعَلَ بَینَکمْ وَ بَینَ ال

َ
هُ أ جنگ ندارند، به میان آمده: >عَسَی ال��ل

مْ یخْرِجُوکمْ 
َ
ینِ وَ ل وکمْ فیِ الدِّ

ُ
مْ یقَاتِل

َ
ذِینَ ل

َّ
هُ عَنِ ال هُ غَفُورٌ رَحِیمٌ. لاین‌هاکمُ ال��ل هُ قَدِیرٌ وَ ال��ل وَ ال��ل

ذِینَ 
َّ
هُ عَنِ ال مَا ینْهَاکمُ ال��ل

َ
مُقْسِطِینَ. إِنّ

ْ
هَ یحِبُّ ال یهِمْ إِنَّ ال��ل

َ
وهُمْ وَ تُقْسِطُوا إِل نْ تَبَرُّ

َ
مِنْ دِیارِکمْ أ

هُمْ 
َّ
یتَوَل مَنْ  وَ  وْهُمْ 

َّ
تَوَل نْ 

َ
أ إِخْرَاجِکمْ  ی 

َ
عَل وا  وَ ظَاهَرُ دِیارِکمْ  مِنْ  خْرَجُوکمْ 

َ
أ وَ  ینِ  الدِّ فیِ  وکمْ 

ُ
قَاتَل

الِمُونَ<؛1 امید است خدا میان شما و کسانی از مشرکان که با شما 
َ

ولئِک هُمُ الظّ
ُ
فَأ

دشمنی کردند )از راه اسلام(، پیوند محبت برقرار کند. خداوند تواناست و آمرزنده 

و مهربان است. خدا شما را از نیکی کردن و رعایت عدالت نسبت به کسانی‌که 

در راه دین با شما پیکار نکردند و از خانه و دیارتان بیرون نراندند، نهی نمی‌کند؛ 

که خداوند عدالت‌پیشگان را دوست دارد. تنها شما را از دوستی و رابطۀ با  چرا

کردند و شما را از خانه‌هایتان  که در امر دین با شما پیکار  کسانی نهی می‌کند 

کس با آنان، رابطۀ دوستی  کردند و هر  کمک  بیرون راندند یا به بیرون‌راندن شما 

داشته باشد، ستمگر است«.

و معاملۀ  نیکی  رابطه،  ی  برقرار آیه،  البیان«، در ذیل  تفسیر »مجمع  صاحب 

کرده‌اند(،  کافران معاهد )که عهدنامۀ ترک جنگ با مسلمانان را امضا  عادلانه با 

الذین  العهد  أهــل  مخالطة  عــن  الله  کم  ینها لیس  »أی  مــی‌دانــد:  اشــکــال  ــدون  ب
عاهدوکم علی ترک القتال و برّهم و معاملتهم بالعدل«.2

و  دوستی  اظهار   ، آمیز مسالمت  رابطۀ  ایجاد  از  فراتر  ی،  شــیــراز مکارم  آیتالله 

1. ممتحنه، 9-7. 

2. فضل بن حسن طبرسی، مجمع البیان فی التفسیر القران، ج 9، ص409.



205 یگدزن قه وف ششم: لصف   ﻿

محبت با کافران غیر حربی را هم ذکر می‌نماید: »نیکی کردن با این دسته و اظهار 
محبت با آن‌ها، بی‏مانع است ...«.1

دوستی با کافران، زمانی ناپسند است که موجب خودباختگی روحی و پذیرش 

کید قرآن است؛ اما معاشرت با حفظ  ی کافران گردد و این دوستی، مورد نهی أ سرور

عزت اسلامی، با توجه به آیۀ 9 سورۀ ممتحنه ممنوع نیست.

کافران و غیرمسلمانان حرام نیست، مگر در موارد  خرید و فروش و معامله با 

خاص، مثل فروش اسلحه به کفار در حال جنگ با مسلمانان و همچنین ازدواج 

مرد  ازدواج  به  راجــع  ولــی  اســت؛  مــرد غیرمسلمان، مطلقا ممنوع  با  زن مسلمان 

ی از فقها مانند امام  مسلمان با زن غیرمسلمان و حالت‌های مختلف آن، بسیار

خمینی؟ره؟، معتقدند ازدواج موقت مرد مسلمان با زن یهودی و مسیحی مجاز 

بوده و سایر موارد مجاز نیست. علاوه بر این، ازدواج دائم مرد مسلمان با همۀ زنان 

گرچه در این مسئله،  کافران را ممنوع می‌دانند، ا کتاب و دیگر  ، اعم از اهل  کافر
برخی از فقها، نظرات دیگری را مطرح کرده‌اند.2

1. ناصر مکارم شیرازی، تفسیر نمونه، ج‏24، ص32.

2. رک: روح الله موسوى خمینى، ، تحریر الوسیلة، ج‌2، ص285.



از شبهه تا فتنه206

گناه سادات

چرا من که سید هستم و جدم به امامان برمی‌گردد، خداوند گناهم را دو سه 
برابر حساب می‌کند؟

این ادعا که گناهان سادات، دو یا سه برابر گناه دیگران محاسبه شود، ادعایی 

کرد.  که دلیلی نــدارد و نمی‌توان شاهد محکمی بــرای آن در روایــات پیدا  است 

هرچند در برخی آیات و احادیث، هشدارهایی نسبت به نزدیکان پیامبر و امامان 

داده شده است. برای تبیین این مطلب، توجه به نکات ذیل مناسب است:

هر کس در مقابل اعمال و کردار خود، بازخواست خواهد شد و هر کس هم‌وزن 

ذره‌ای، کار خیر انجام دهد، آن‌را می‌بیند و هر کس هم‌وزن ذره‌ای، کار بد کرده، 

و هم  را معصیت می‌کنی  »هــم خــدا  امــام صــادق؟ع؟ می‌فرماید:  آن‌را می‌بیند. 

گر محبت  مدعی محبت او هستی؟! به جانم قسم که این شیوۀ شگفتی است. ا

تو راستین می‌بود، اطاعت از او می‌کردی. این طبیعی است که هر دوستی، مطیع 
دوست خویشتن است«.1

ی  ؟ع؟ می‌فرماید: »به دوستی ما نتوان رسید جز با عمل نیک و پرهیزکار امام باقر
ی از گناه«.2 و دور

، دور خانه  ی می‌گوید: »حضرت سجاد؟ع؟ را دیدم که از وقت عشا تا سحر راو

خدا طواف می‌کرد و به عبادت مشغول بود. چون خلوت شد و کسی را ندید، به 

گفت: خدایا ستارگان در افق ناپدید شدند و چشمان مردم  آسمان نگریست و 

گشوده ... و در خلال  کنندگان  ی درخــواســت  به خــواب رفــت. درهــای تو بر رو

1. مرتضی مطهرى، مجموعه آثار استاد شهيد مطهرى )عدل الهى(، ج‏1، ص332.

2. همان.



207 یگدزن قه وف ششم: لصف   ﻿

گریستند، سپس به سجده افتاد، نزدیک رفتم و سرش را بر زانو نهادم  مناجات 

و گریستم، اشک‌های من سرازیر شد و قطرات آن بر چهره‌اش چکید، برخاست 

نشست و گفت: کیست که مرا از یاد پروردگارم مشغول ساخت؟ عرض کردم: من 

کنیم  ی و بی‌تابی چیست؟ ما باید چنین  . این زار طاوس هستم ای پسر پیامبر

که گناهکار و جفا پیشه‌ایم. پدر تو حسین بن علی؟ع؟ و مادر تو فاطمه زهرا؟ع؟ 

و جد تو رسول خدا است ـ یعنی چرا با این نسب شریف و پیوندها در وحشت و 

. ‌خدا  کنار بگذار هراس هستید؟ به من نگریست و فرمود: نه، نه، سخن نسب را 

بهشت را برای مطیع و نیکوکار آفریده، هرچند غلام سیاه‌چهره باشد. آتش را برای 

افرادی که نافرمانی نمایند، آفریده، گرچه آقازاده‌ای از قریش باشد. مگر نشنیده‌ای 

از نسب‎ها پرسش  را: »وقتی‌که در صور دمیده شود، در آن حال  سخن خداوند 

که امروز پیش  نمی‌کنند؟!«، به خدا قسم فردا تو را سود ندهد، مگر عمل صالح 
می‌فرستی«.1

کرم؟ص؟، پس از فتح مکه، بالای تپه صفا رفته و  در جای دیگر آمده که پیامبر ا

ندا در دادند: »ای پسران هاشم ... به خدا دوستان من از میان شما یا غیر شما تنها 

پرهیزکاران می‌باشند و بس. مبادا روز قیامت بیایند در حالی‌که دنیا را بر دوش 

ی بین خودم و شما و یا بین شما و خدا  بکشید و دیگران آخرت را. هان که عذر
باقی نگذاشتم و برای هر کس از من و شما عملش خواهد بود«.2

گر  ید فرمودند: »این سخنان چیست که می‌گویی؟ ا امام رضا؟ع؟ خطاب به ز

سخن تو درست باشد و فرزندان رسول خدا وضع استثنائی داشته باشند، خداوند 

بدکاران آن‌ها را عذاب نکند و عمل نکرده به آن‌ها پاداش دهد! پس تو از پدرت 

1. همان، ص333.

2. همان.



از شبهه تا فتنه208

به  تا  کرد  را بندگی  ی خدا  زیــرا  و گرامی‎تر باشی؛  ؟ع؟، نزد خدا  موسی بن جعفر

ی که بی‌آن‌که بندگی خدا کنی، می‎توانی در  درجات قرب نائل آمد و تو می‌پندار

یسَ 
َ
هُ ل

َ
؟ع؟ قرار گیری! امام آن‌گاه این آیه را خواندند: >یا نُوحُ إِنّ درجۀ موسی بن جعفر

هُ عَمَلٌ غَیرُ صالِحٍ<2.1
َ
هْلِک إِنّ

َ
مِنْ أ

پس تنها انتساب به امام و پیامبر سودی ندارد؛ مگر این‌که در مسیر حق بوده و 

به دستورات و قوانین اسلام عمل کند تا در روز جزا، مورد لطف و عنایت حضرت 

کارهای خود جزا داده  کس در مقابل  گیرد. پس طبق موازین دینی، هر  حق قرار 

گر کار زشت  یافت می‌کند و ا گر اعمال نیکی انجام داده، پاداش نیک در می‌شود. ا

و ناشایستی انجام دهد، در مقابل آن مجازات خواهد شد؛ مگر این‌که از جهاتی، 

مشمول رحمت الهی شده و از شفاعت اولیای خدا بهره‌مند گردد.

کــه پـــاداش و جـــزای ســـادات، به‌جهت ارتــبــاط خــونــی بــا پیامبر  ایــن مطلب 

که  ی و بهشت و جهنم است  گر مراد رستگار کرم؟ص؟، با دیگران فرق می‌کند، ا ا

ی آن‌ها  ، حساب ویژه‌ای رو گر مراد این است به‌جهت ارتباط با پیامبر بیان شد و ا

باز شده، بله درست است و امری طبیعی می‌باشد؛ زیرا به‌جهت ارتباط با خاندان 

وحی، باید در عملکرد خود، نهایت دقت را بکنند؛ زیرا همان‌طور که خداوند برای 

آنان، احترام ویژه‌ای قائل شده و برای آن‌ها جایگاه ویژه‌ای در بین مردم قائل است، 

در صورت ارتکاب عمل ناشایست نیز رفتار آن‌ها زشت‌تر جلوه خواهد کرد و گاه 

حتی ممکن است، باعث انحراف یا به اشتباه افتادن دیگران شود. بنابراین، »هر 

« و به همین جهت، منتسبین به خاندان رسالت،  که بامش بیش، برفش بیشتر

بِی  وظیفۀ سنگین‌تری دارند. از همین‌رو خداوند به زنان پیامبر می‌گوید: >یا نِساءَ النَّ

1. هود، 46.

2. مرتضی مطهرى، مجموعه آثار استاد شهيد مطهرى )عدل الهى(، ج‏1، ص335.



209 یگدزن قه وف ششم: لصف   ﻿

 ] ، شما مانند هیچ‌یک از زنان‏ ]دیگر ساء<؛1 ای همسران پیامبر حَدٍ مِنَ النِّ
َ
سْتُنَّ کأ

َ
ل

نیستید«.

خلقت  به‌جهت  دارد،  تــفــاوت  دیگر  زنــان  بــا  پیامبر  همسران  ایــن‌کــه  علت 

در  باید   ، ایـــن‌رو از  اســت.  پیامبر  به  آن‌هــا  انتساب  به‌جهت  بلکه  نیست؛  ــان  آن

از  کار ناشایستی  گر  ا زیرا  را محترم بشمارند؛  ارتباط  با مردم، این  برخوردهایشان 

آن‌ها سر زند، ضربه به خاندان رسالت و ضربه به غرض الهی از رسالت است و 

 ، گاهانه باشد، در مواردی، به‌خاطر آثار سنگین‌تر گر گناهان ایشان آ ممکن است ا

مستوجب عذاب بیشتری نیز باشند.

1. احزاب، 32.



از شبهه تا فتنه210

 نماز رزمندگان

در زمان جنگ، رزمندگان چگونه نماز می‌خواندند، در حالی‌که زخمی بودند 
یا رفیقشان زخمی می‌شد و لباسشان نجس بوده؟

که در فقه  برای روشن شدن پاسخ این پرسش، توجه به این نکته لازم است 

اسلامی، احکام رایج برای شرایط عادی و روزمره قرار داده شده است و به آن‌ها 

احکام اولیه گفته می‌شود؛ ولی از آن‌جا که همیشه در زندگی فردی و اجتماعی، 

وضعیت‌هایی پیش می‌آید که شرایط از عادی بودن تغییر می‌کند و وظایف افراد 

نیز در پی تغییر شرایط تغییر می‌کند. به احکامی که در این وضعیت، باید به آن‌ها 

گر وضو برای کسی ضرر داشته باشد،  عمل کرد، احکام ثانویه گفته می‌شود. مثلا ا

گر  باید تیمم کند یا در بعضی شرایط جنگ، شکل نماز تغییر می‌کند و یا حتی ا

که پزشک مرد، بیمار زن را از مرگ نجات دهد، هر  گاه واجب است  لازم باشد، 

که لازم باشد به بدن او دست بزند یا بدن او را ببیند. بر این اساس، دربارۀ  چند 

نماز رزمندگان باید گفت: 

، به اندازۀ یک سکه و کمتر از  ی بدن و لباس نمازگزار اولا، چنان‌چه خون بر رو

آن باشد، موجب بطلان نماز نخواهد بود؛1 

ک کردن لباس و بدن بسیار دشوار یا ناممکن باشد،  ثانیا: در وضع اضطرار که پا
نماز با بدن و لباس نجس صحیح خواهد بود.2

بنابراین، نماز رزمندگان که به‌خاطر وضع دشوار جنگی با بدن یا لباس آلوده به 

پا شده‌، اشکالی نداشته ‌است. خون بر

1. روح الله موسوی خمینی، توضيح المسائل، ج1، ص474، مسئله  858.

2. همان، ج1، ص453، مسئله  813.



211 یگدزن قه وف ششم: لصف   ﻿

ازدواج پسران حضرت آدم

آیا فرزندان آدم با خواهران خود ازدواج کردند؟

ازدواج  آدم، دست‌کم سه نظریه وجود دارد:  فرزندان  دربــارۀ نحوۀ تکثیر نسل 

که  ، ازدوج با موجوداتی که خداوند فرستاد و ازدواج با انسان‌هایی  خواهر و برادر

قبل از آدم خلق شده بودند. به‌نظر می‌رسد نظریۀ دوم، قوی‌تر باشد.

، مردان و زنان   وَ نِساءً<؛1 و از آن دو
ً
 مِنْهُما رِجالاً كَثيرا

َ
برخی با استناد به آیۀ: >وَ بَثّ

کنده کرد«، برداشت نموده‌اند نسل موجود از انسان، منحصرا به آدم و  ی پرا بسیار

که  ، مشارکت ندارد؛ چرا همسرش منتهی می‌شود و هیچ موجود دیگری در این امر

، کسی یا موجودی  گر غیر از آن دو خدا می‌فرماید: »مِنهُما«، یعنی از آدم و حوا و ا

شرکت می‌داشت، ‌باید می‌فرمود: »و بثّ منهما و من غیرهما« و یا الفاظی دیگر 

، در ازدیاد  که موجوداتی دیگر که در برگیرنده و رسانندة این معنا باشد  مــی‌آورد 

، فقط به آدم و حوا منتهی شود،  نسل بشر شرکت داشته‌اند و این امر که نسل حاضر

مستلزم آن است که فرزندان آن‌ها با هم ازدواج کرده‌اند، یعنی خواهران با برادران 

گرفت؛ اما این مطلب درست نیست؛ چون  ازدواج نمودند و تکثیر نسل صورت 

در صورتی‌که فرزندان آدم با جنسی دیگر هم ازدواج کنند، می‌توان گفت که تکثیر 

فرزندان از آدم و حواست؛ زیرا نسبت دادن ادامۀ نسل به آن‌ها درست است، یعنی 

»منهما« در جمله »بث منهما« باز به آن‌ها برمی‌گردد. به‌دلیل این‌که اصل  ضمیر

ادامۀ نسل از نطفۀ مرد است و مردان، فرزندان آدم و حوا بودند. بنابراین، ازدواج 

فرزندان آدم، با خواهران خود که برخی برآن متمایل شده‌اند، درست نیست.

بــرادران و خواهران با هم ازدواج  حضرت امام صادق؟ع؟ می‌فرماید: »این‌که 

1. نساء، 1.



از شبهه تا فتنه212

کرده باشند، شدیدا مورد انکار است و پذیرفتنی نیست. پس از شیث، یافث به 

دنیا آمد؛ اما شیث و یافث، دیگر خواهر دوقلو نداشتند و خداوند به‌خاطر حرمت 

ی از  ازدواج خواهر با برادر که در لوح محفوظ آمده، ‌در عصر پنج‌شنبه‌ای، یک حور

بهشت فرستاد که اسمش »برکت« بود. پس امر کرد خدا ‌که آدم، شیث را با »برکت« 

روز  ، یعنی در  روز فــردای آن  از ظهر  کــرد. سپس در بعد  و آدم چنین  کند  یج  تزو

ی دیگری از بهشت که اسمش »منزلت« یا »نزلت« بود، فرود آورده، پس  جمعه، حور

خدا به آدم امر کرد که او را به عقد یافث درآورد و آدم چنین کرد و هر کدام دارای 

فرزند شدند. برای شیث پسری و برای یافث دختری متولد شد، که خداوند به آدم 

امر کرد این دختر و پسر را به عقد هم درآورد که دخترعمو و پسرعمو بودند و آدم 

این کار را انجام داد و فرزندان آن‌ها به دنیا آمدند و نسل بشر تکثیر شد و فرزندان 
برگزیده از پیامبران و رسولان از نسل آن دو هستند«.1

یه‌ای را از بهشت به‌سوی آدم فروفرستاد و  ؟ع؟ می‌فرماید: »خدا حور امام باقر

یج کرد و پسر دیگرش را با جنی که خداوند فرستاده بود،  یکی از پسرانش را به او تزو
یاد شدند«.2 یج نمود و آن‌ها هم فرزنددار شدند و توالد کردند و ز تزو

که  ؟ع؟ می‌فرماید: »آدم چهار فرزند پسر داشــت  امــام باقر در روایــت دیگری، 

یه‌ها  یه را بــرای آن‌هــا فرستاد و هر یک از آنــا،ن با یکی از حور خداوند چهار حور

یه‌ها را بالا برد و این چهار پسر  ازدواج کردند و فرزنددار شدند. سپس خداوند حور

یاد شد.  با چهار دختر جنی ازدواج کردند و فرزندانی از آن‌ها به دنیا آمد و نسل آدم ز

بنابراین، هر کسی‌که صبور و بردبار باشد، از آدم است و هر کسی‌که زیبا باشد، از 

، ج 11، باب5، ص 223، حدیث 2. 1. محمدباقر مجلسی، بحارالانوار

2. همان، حدیث18.



213 یگدزن قه وف ششم: لصف   ﻿

حورالعین و هر کسی‌که زشت و بدخلق باشد، از جن است«.1

در بعضی کتب آمده، فرزندان آدم با فرزندان موجودی به‌نام نسناس که پیش از 
یاد شد.2 یسته، ازدواج کردند و نسل انسان ز آدم می‌ز

یج با فرشته، می‌تواند مورد قبول باشد؛ زیرا در  نتیجه: به‌نظر می‌رسد دیدگاه تزو

)هابیل یا قابیل( به آدم  هر صورت نسب که از صلب پدر است و پدران بعدی بشر

گرچه فرزندانشان زنان دیگری داشته باشند؛ چون نسب به مرد  و حوا برمی‌گردند، ا

منتسب است نه زن و بر اساس این قاعده، آدم و حوا جد واقعی همۀ انسان‌ها 

، می‌توان گفت  هستند. ازدواج انسان با فرشته و جن نیز امکان‌پذیراست. از این‌رو

که ازدواج فرزندان آدم با خواهران خود باطل است.

1. همان، حدیث2.

2. محمد احمد جادالمولى، قصه‏هاى قرآنى، ص30.



از شبهه تا فتنه214

گروه خونی 

در ادامۀ سؤال قبل، مگر فرزندان آدم هابیل و قابیل نبودند؟ پس چرا ما 
چهار گروه خونی داریم؟

در این‌که چرا گروه‌های خونی افراد چهار نوع است؟ آیا امکان به‌وجود آمدن چهار 

گروه خونی از دو نفر وجود دارد؟ و سؤال‌هایی از این قبیل، در حوزۀ تخصص این مرکز 

نمی‌باشد و باید از اندیشوران علوم تجربی مانند پزشکی جویای این امر شد. 

نکتۀ دوم این‌که باید توجه داشت که نسل بنی‌آدم، فرزندان دو زوج یعنی چهار 

. یعنی هر پسر حضرت آدم با یک زن ازدواج کرده است،  انسان هستند نه دو نفر

پس در شکل‌گیری نسل آدم دست‌کم چهار انسان دخالت کرده‌اند.

، احتمال داده می‌شود به‌صورت ژنیتیکی آنتی ژن‌های A، B و  از سوی دیگر

گروه‌های خون را تشکیل می‌دهند، به‌صورت مخفی، در خون هر انسانی  که   O

کنند،  وجود داشته باشد، منتهی با عوامل خاصی به‌صورت A، B، AB وO بروز 

چنان‌که به‌صورت نادر دیده و تجربه شده، گاهی گروه خونی فرزند، نه از گروه خونی 

پدر است و نه از گروه خونی مادر و نیز باید توجه کرد که هابیل و قابیل، فرزندی 

نداشتند و بنی‌آدم از نسل شیث و یافث دیگر فرزندان آدم هستند. 

ــــات  ــــات و در روای ــه، بــایــد بــگــویــیــم در تــفــاســیــر آی ــاص ــال و خ ــم بــه‌نــحــو اج

ازدواج فرزندان آدم، چند نظر  و اندیشوران، دربــارۀ  بزرگان  اقوال  و  معصومان؟ع؟ 

وجود دارد که هیچ‌یک را نمی‌توان به‌صورت قطعی تائید یا رد کرد، هر چند ممکن 

: است برخی احتمالات قوی‌تر باشند. این احتمالات عبارتند از



215 یگدزن قه وف ششم: لصف   ﻿

کرده باشد و ازدیاد نسل  1. هر فرزند آدم ،با خواهر دو قلوی برادر دیگر ازدواج 
صورت پذیرفت؛1

2. خدا موجوداتی از بهشت فرستاده و پسران آدم با آنان ازدواج کردند و نسل 
انسان افزایش پذیرفت؛2

یه‌ای را برای یک پسر و جنی را برای پسر دیگر فرستاد و آن دو با  3. خدا حور

آن‌ها ازدواج کردند و فرزندانی را به‌وجود آوردند که در نتیجه، تکثیر نسل صورت 
گرفت؛3

که با فرزندان  ی را یک‌بار و بار دیگر چهار جنی را فرستاد  4. خدا چهار حور
یاد شد؛4 آدم؟ع؟ ازدواج کردند و نسل ز

که از  5. فرزندان آدم و حوا با فرزندان انسان‌های باقی‌مانده از قبل آدم و حوا 

نسل‌های گذشته باقی‌مانده بودند، به‌عنوان مثال با فرزندان نسناس، ازدواج کردند 
و دارای فرزندانی شدند که نسل بشر از آن‌ها می‌باشند.5

این اقوال، هر کدام ادله و مدعیانی در میان علما دارند که در جای خود بحث 

شده‌اند.

1. محمدحسین طباطبائی، ترجمه الميزان فی تفسیر القرآن، ج4، ص232.

، ج 11، ص 223، حدیث 2. 2. محمدباقر مجلسی، بحارالانوار

3. همان، ص 236، ح 18.

4. همان، ج 11، ص223، ح 2.

5. محمد احمد جادالمولى، قصه‏هاى قرآنى، ص30.





فصل هفتم: حجاب و عفاف در زندگی





درآمد 

انسان در پناه محافظ، احساس آرامش می‌کند. پوشش اسلامی نیز نگهبان زن 

است و به او امنیت و آرامش می‌بخشد. پس هرچه این پوشش کامل‌تر شود، درصد 

امنیت و حفاظت زنان بالاتر می‌رود. زحمت حجاب، حق بیمه‌ای است که زن 

برای تأمین سلامت خود می‌پردازد؛ زیرا حجاب، مانع جریان یافتن هوای نفس 

ک زنان می‌شود. پوشش، سدی بزرگ در  ، به حریم پا و نگاه‌های آلوده و فسادآمیز

برابر تهاجم فرهنگ غرب است. جایگاه والای زن، می‌طلبد که این گوهر آفرینش، 

فلسفۀ  بماند.  امــان  در  انسانی‌اش  ــای  ارزش‌هـ تا  گیرد  قــرار  حجاب  صــدف  در 

، ارزش آن‌هاست و هر قدر این ارزش بالاتر باشد، به همان  نگهبانی برای هر چیز

ی  ی از آن، بیشتر تلاش می‌شود. پوشیدگی زن، نماد پرهیزکار نسبت برای نگهدار

کند و خود را بپوشاند، وعده‌های الهی  اوست. وقتی زن تقوای جنسی را رعایت 

که برای پرهیزکاران داده شده است، دربارۀ او نیز محقق می‌شود. در واقع، چیرگی 

وقار  و  هیبت  انسان  به  حــرام،  لــذت‌هــای  از  چشم‌پوشی  و  نفسانی  هــواهــای  بر 

که پوشش ناقصی دارند،  گاه، برخورد مردان با زنانی  می‌بخشد. به‌صورت ناخودآ

ی است؛ ولی برخوردشان با زنان پوشیده و با حجاب،  برخوردی شهوانی و ابزار

برخوردی همراه با احترام و تکریم قلبی است. نوع پوشش زن، معرف شخصیت 

عفیف یا هوس‌انگیز اوست که موضع‌گیری مرد را در برابر او مشخص می‌کند. تا 

یای نفس آن‌ها  وقتی بانوان، خود را از دید چشم‌های حریص مردان می‌پوشانند، در



از شبهه تا فتنه220

آرام است؛ ولی وقتی به جلوه‌گری دست می‌زنند، تلاطم روحی و نابسامانی روانی 

را برای مردان فراهم می‌آورند. رعايت پوشش به‌وسیلۀ زنان و دختران، در قرآن مورد 

توجه قرار گرفته است.

خداوند در آیه‌ای از قرآن مجید، حکم و حکمت حجاب را چنین بیان می‌کند: 

دْنی 
َ
یهِنَّ مِنْ جَلابیبِهِنَّ ذلکَ أ

َ
مُؤْمِنینَ یدْنین عَل

ْ
واجِکَ وَ بَناتِکَ وَ نِساءِ ال زْ

َ
بِی قُلِ لأ یها النَّ

َ
>یا ا

! به زنان و دختران خود و به  <؛1 ای پیامبر
ً
 رحیما

ً
هُ غَفورا نْ یعْرَفْنَ فَلا یؤْذَینَ و کانَ ال��ل

َ
أ

زنان مؤمنان بگو که روسری‌های بلند خود را بر خویش فروافکنند که این کار برای 

این‌که آن‌ها )به عفت( شناخته شوند تا از تعریض و جسارت )هوس رانــان( آزار 

نکشند، بسیار بهتر است و خدا در حق خلق، آمرزنده و مهربان است«.

ی  رفتار از هرگونه  باید  به پوشش نیست؛ بلکه زن  کدامنی، منحصر  پا حفظ 

ی هوسرانان می‌شود، به‌شدت بپرهیزد. برای نمونه،  که سبب تحریک و طمع‌ورز

خداوند حتی نرمش در سخن گفتن را که سبب تحریک و گناه است، نفی می‌کند. 

همچنین خداوند در قرآن، »تبرّج«؛ یعنی آرایش برای خودنمایی را نکوهیده و آن‌را 

جاهِلیه الاُولی<؛2 و 
ْ
جَ ال جْنَ تَبَرُّ به جامعۀ جاهلی نسبت داده و فرموده است: >و لا تَبرَّ

ینت‌نمایی نکنید«. ینت‌نمایی روزگار جاهلیت پیشین، ز خود را همانند ز

در حقیقت، آن‌چــه مــردان را تهییج می‌کند، سه چیز اســت: زیبایی، زیــور و 

رفتار زن،  به تبرج تعبیر شده است.  که در قرآن مجید،  کننده  اغوا  حرکت‌های 

گر زیبایی و زیور زنی دیده شود؛ ولی  می‌تواند وسیلۀ اغوا و تهییج مرد شود، یعنی ا

او معقول و متین باشد، مرد اغوا نمی‌شود، مگر به‌ندرت. به همین دلیل،  رفتار 

1. احزاب، 59.

2. احزاب، 33.



221 یگد زنردف اعف و باجح هفتم: لصف   ﻿

کننده‌تر است. امــروزه، بعضی  گاهی از بی‌حجابی هم اغوا گفتن زن،  نرم سخن 

لباس‌ها که مد روز نیز هستند، حجم و انحنای بدن را چنان نمایان می‌کنند که 

قرآنی  کریمۀ دیگر  نیز بیشتر است. در  برهنگی  از  گاهی  این پوشیدگی،  اغــوای 

يْهِنَّ مِنْ جَلاَبِيبِهِنَّ ذلِكَ 
َ
مُؤْمِنينَ يُدْنينَ عَل

ْ
واجِكَ وَ بَناتِكَ وَ نِساءِ ال زْ

َ
بِيُّ قُلِْ لأ هَا النَّ ّيُ

َ
آمده: >يا أ

! به زنان و دختران خود  هُ غَفُورًا رَحيمًا<؛1 ای پيامبر نْ يُعْرَفْنَ فَلا يُؤْذَيْنَ وَ كانَ ال��ل
َ
دْنی أ

َ
أ

كه جلباب‌های خود )روســری‏هــای بلند( را بر خويش فرو  و به زنــان مؤمنان بگو 

، برای اينك‌ه شناخته شوند و مورد آزار واقع نگردند، بهتر است و  افكنند. اين كار

خدا آمرزنده و مهربان است«.

 پوشش كامل زن، نشانۀ حيا و ايمان اوست. قرآن نيز با همين انگيزه و هدف، 

كدامنی و  پوشيدن جلباب را به زنان توصيه میك‌ند و رعايت آن‌را برخاسته از پا

عفت می‌داند؛ زيرا پوشاندن تمام بدن، به شناساندن چنين زنانی به‌عنوان اهل 

ی كمك میك‏ند. در نتيجه، وقتی با اين عنوان  حجاب و عفت و صلاح و پرهيزكار

، مزاحم آنان نمی‌شوند.2  شناخته شدند، ديگر اذيت نمی‌شوند و اهل فسق و فجور

»پای‌بندی  می‏گويد:  اين‏باره  در  خامنه‏ای  آيــت‏الله  حضرت  انقلاب،  فرزانه  رهبر 

از  و  كمك میك‌ند  را در رسيدن به مــدارج عالی معنوی  آنــان  بانوان به حجاب، 

سقوط به پرتگاه‏هايی كه در سر راه آنان قرار دارد، مانع می‌شود. هيچ بحثی دربارۀ 

پوشش زن، نبايد متأثر از هجوم تبليغاتی غرب باشد. البته حجاب زنان، به چادر 

، بهترين نوع حجاب و نشانۀ ملی ماست و هيچ  منحصر نمی‌شود؛ ولی چــادر
منافاتی با فعاليت‌های زنان مسلمان در مسائل اجتماعی و فرهنگی ندارد«.3

1. همان، 59.

. 2. محمدحسین طباطبائی، ترجمه الميزان، ج 16، ص 510 با اندىك تغيير

3. روزنامه جمهورى اسلامى، ش 3642، ص 3، پنجم دى ماه 1370.



از شبهه تا فتنه222

کدامنی اوست.  اساسا، حیا، مانع افتادن انسان در دام انحراف جنسی و ضامن پا

حیا، یکی از بهترین نیروهای کنترل کنندۀ درونی است. حیا، سبب سلامت روانی 

است. اگر به این ندای درونی که نشانۀ هماهنگی با طبیعت انسانی است، پاسخ 

داده نشود، تعادل انسان از میان می‌رود. همان‌گونه که پاسخ ندادن به غریزۀ گرسنگی 

و تشنگی، انسان را به سختی می‌اندازد، پاسخ ندادن به غریزۀ حیا نیز روابط انسان را 

مختل می‌سازد. همچنین در پرتو حیا، شخصیت آدمی در امان می‌ماند. حضرت 

ی النّاسِ عَیبُهُ؛1 هر کس جامه 
َ
حیاءُ ثَوْبَهُ خَفِی عَل

ْ
علی؟ع؟  می‌فرماید: »مَنْ کَساهُ ال

حیا را بر خود بپوشاند، عیبش از مردم پوشیده می‌ماند«.

از رفتارهای  ی  البته میان ادب و حیا نیز رابطۀ محکمی وجود دارد و بسیار

ی از موارد، سبب پای‌بندی  مؤدبانه، نمونه‌ای از رفتار حیامدارانه است. در بسیار

افراد به ادب، وجود روحیۀ حیا در آن‌هاست. انسانی که حیا دارد، از انجام دادن 

گر شرم نمی‌کرد، ممکن بود آن‌ها  کارهای ناپسند خجالت می‌کشد، در حالی‌که ا

، حیا، در آراسته شدن انسان به ادب نیز نقش به‌سزایی  را انجام دهد. از ایــن‌رو

یشه می‌گیرد، عبارت است از  دارد. پیامبر اعظم‏؟ص؟ می‌فرماید: »آن‌چه از حیا ر

کردن از  ی  نرمش، مهربانی، در نظر داشتن خدا در آشکار و نهان، سلامت، دور

ی و خوش‌نامی میان مردم. این‌ها  بدی، خوش‌رویی، گذشت و بخشندگی و پیروز
فایده‌هایی است که خردمند، از حیا می‌برد«.2

ی برای سودجویان می‌سازد  بی‌حیایی، زن را با همۀ ارزش والای ذاتی‌اش، ابزار

و غرور زنانه‌شان را که بخش جداناشدنی از شخصیت زنانگی آنان است، خواهد 

شکست.

1. محمد محمدی ری‌شهری، میزان الحکمه، ج 2، ص 563.

2. همان، ص 564.



223 یگد زنردف اعف و باجح هفتم: لصف   ﻿

پوشش و حیا، تفکیک ناپذیرند. تا جلوه‌ای از حیا در زنی وجود نداشته باشد، 

از  که  کسانی هستند  زنــان باحیا،  کــرد.  را هم با جدیت مراعات نخواهد  پوشش 

کرم‏‏؟ص؟ فرموده است:  ینت‌های خود شرم دارند. پیامبر ا نمایش بدن، موی سر و ز
»خدا، حیا و پوشیدگی بندگانش را دوست دارد«.1

بی‌حیا،  دوســتــان  با  هم‌نشینی  در  بیشتر  جــوان،  دخــتــران  و  زنــان  بی‌حیایی 

ضــدارزش  حیا،  و  عفت  والای  ارزش  به  بی‌توجهی  مبتذل،  فیلم‌های  تماشای 

یشه  ندانستن بی‌شرمی، فرهنگ نامناسب خانوادگی و بی‌قید و بندی پدر و مادر ر

دارد. مسائل اخلاقی و تربیتی، از ظرافت خاصی برخوردار است و از پایین‌ترین 

دورۀ سنی شکل می‌گیرد. اشتباه است که به مسائل تربیتی مربوط به شرم و حیای 

دختران تا نه سالگی توجه نشود. آن‌گاه با فرا رسیدن زمان تکلیف، از آن‌ها خواسته 

که  کنند. امور تربیتی، حقایقی هستند  پا  شود تا یک‌باره در درون خود انقلاب بر

یج و در گذر  یج شکل گیرند. حجاب نیز یک فرهنگ است و باید به‌تدر باید به‌تدر

زمان، در روح و جان آدمی نهادینه شود. صفت ارزشمند حیا، ارزشی بزرگ به زن 

می‌بخشد و بی‌حیایی، او را از مقام انسانیت، به زیر خواهد کشید. 

1. حسین بن محمدتقى نورى، مستدرک الوسائل، نوری ، ج 7، ص 463.



از شبهه تا فتنه224

تبعیض جنسیتی

چرا در اسلام تبعیض جنسیتی وجود دارد؟

از نظر اسلام، زن و مرد هر دو در انسانیت و ظرفیت کمال و هدف نهایی آفرینش 
یکسان بوده، زن از لحاظ مقام انسانی، هیچ کاستی و نقصانی نسبت به مرد نداشته 
کمالات انسانی، تفاوتی بین آن‌ها مطرح نشده اســت؛1 اما این واقعیت قابل  و در 
انکار نیست که زن و مرد، از لحاظ ساختار جسمی و روحی و توانمندی‌های فردی، 
وضعی متفاوت دارند. دین اسلام بر اساس تفاوت‌ها و اختلافات طبیعی جسمی 
و روحی، وظایف و مسئولیت‌های متفاوتی را برای زنان و مردان در نظر گرفته است. 
با تفاوت‌های جسمی، روحــی و  تفاوت در وظایف و حقوق زن و مــرد، متناسب 
عاطفی آن‌ها، در نظر گرفته شده و این اختلاف، تبعیض نخواهد بود. تبعیض، یعنی 
، فرق گذاشته شود؛ اما تفاوت میان افراد متناسب با  میان دو فرد یکسان از همه نظر

وضع و توانمندی‌های آن‌ها، عین عدالت است.

در قابلیت رشد و تکامل و رسیدن به سعادت ابدی، تفاوتی بین زنان و مردان 
همسانی  و  تشابه  به‌معنی  انسانی،  حقوق  در  برابری  و  ی  تساو اما  ــدارد؛  ن وجــود 
همۀ حقوق و مسئولیت‌ها و قابلیت‌های اجتماعی نیست. اتفاقا وقتی وضع و 
ی  توانایی‌های دو جنس متفاوت و ناهمگون است، اعطای مسئولیت‌های مساو
، ظلمی آشکار به زنان خواهد بود، همان بیراهه‌ای که در غرب،  و توقع تکالیف برابر
به‌نام دفاع از حقوق زن و فمینیسم، بزرگ‌ترین ظلم را به زنان کرد و بدون توجه به 

تفاوت‌های زن و مرد، آنان را در میدان رقابتی، دوشادوش مردان وارد کرد.

ی میان زن و مرد را در حقوق و تکالیف، به‌دلیل تفاوت‌های میان  اسلام تساو
آن‌ها نمی‌پذیرد و نه به‌دلیل وجود تفاوت‌ها، تبعیض میان آن‌ها را مجاز می‌شمارد. 

، 40؛ احزاب، 35. 1. رک: حجرات، 13؛ نساء، 124؛ غافر



225 یگد زنردف اعف و باجح هفتم: لصف   ﻿

حدود حجاب

آیا برای حجاب و حدود آن، میزانی وجود دارد؟

معنای حجاب

حجاب در لغت، به‌معنای منع از وصول، پرده و پوشش آمده است.1 حجاب 
کاربرد این واژه،  هم به‌معنی پوشیدن است و هم به‌معنی پرده و حاجب. بیشتر 
که  کلمه بر پرده و امثال آن، از آن جهت است  به‌معنی پرده است. اطلاق این 
پرده، وسیلۀ پوشش است. در هر صورت، این واژه، تنها به‌معنای پوشش ظاهری یا 
پوشاندن بدن نیست و در اصل، به مفهوم پنهان کردن زن از دید مرد بیگانه است. 

به  که  است  حجاب  پوششی  بلکه  نمی‌شود؛  محسوب  حجاب  پوششی  هر 
مثابه پرده‌ای شی‌ای را مستور نموده و در پشت خود قرار دهد.2

گفته می‌شود انسان، به‌ویژه زن، باید حجاب  در اصطلاح متشرعه نیز وقتی 
که دین دستور داده، باید پوشیده  که حدی از بدن  داشته باشد، مراد این است 
شود، به‌گونه‌ای که مانع از دید ناظر باشد تا زیبایی‌ها و اندام در معرض دید نباشد. 
چنین حجابی هم در پوشاندن بدن،3 هم در حفظ و کنترل چشم،4 هم در گفتار 

و لحن صدا،5 هم در راه رفتن و سایر رفتارها6 و هم در آرایش نکردن میان مردم،7 

باید مراعات شود.

1. حسين بن محمد راغب اصفهانى، مفردات ألفاظ القرآن، ص219. عل‌ىاکبر قرشی بنابی، قاموس قرآن، ج2، 
ص103.

2. مرتضی مطهرى، مجموعه آثار استاد شهيد مطهرى )مسئله  حجاب(، ج‏19، ص430.

؛ 31؛ احزاب؛ 59. 3. نور

4. همان، 30-31.

5. احزاب، 32.

.31 ، 6. نور

7. احزاب، 33.



از شبهه تا فتنه226

کلمۀ حجاب در مورد پوشش زن، نسبتا جدید است. در قدیم،  از  استفاده 

« به‌معنی پوشش، به‌کار رفته است. فقها  مخصوصا در اصطلاح فقها، کلمه »سَتر

کلمه  گفته‌اند،  که این مطلب را  کتاب »نکاح«  کتاب »الصلوه« و چه در  چه در 

« را به‌کار برده و از کلمۀ حجاب استفاده نکرده‌اند. همین تغییر اصطلاح،  »سَتر

ی گمان کنند اسلام می‌خواهد زن همیشه پشت پرده و در خانه  سبب شده بسیار

محبوس باشد و بیرون نرود. 

وظیفۀ پوشیدگی که اسلام برای زن مقرر کرده، بدین معنی نیست که از خانه 

بیرون نرود و در خانه زندانی باشد. کارکرد پوشش زن در اسلام، به این شکل است 

که زن در معاشرت خود با مردان، بدن خود و مظاهر زیبایی را بپوشاند و جلوه‌گری 

و خودنمایی نکند. آیات مربوطه، همین معنی را ذکر می‌کند و فتوای فقها، مؤید 
همین مطلب است.1

می‌خورد،  پیوند  حجاب  مفهوم  به  معمولا  که  عفاف  مفهوم  مجا،ل  ایــن  در 

یشۀ »عفت« و به‌معنای منع و حفظ از  باید توضیح داده شود. واژۀ »عفاف«، از ر

یشۀ درونی برای تحقق حجاب،  غیرحلال و موارد قبیح و ناپسند است.2 عفاف، ر

، پوشش ظاهر به تقویت روحیۀ  به‌عنوان نمود بیرونی عفاف است. از سوی دیگر

ی کمک می‌کند. عفاف و خویشتن‌دار

پوشش اسلامی در قرآن‏

و  دینی  مقررات  به  احترام  نشانۀ  آن‌که  بر  علاوه  بانوان،  توسط  پوشش  رعایت 

قوانین است، به امنیت بانوان و گسترش عفاف، کمک شایانی خواهد کرد. با این 

1.	 . مرتضی مطهرى، مجموعه آثار استاد شهيد مطهرى )مسئله حجاب(، ج‏19، ص430.

، لسان العرب، ج‏9، ص 253؛ حسين بن محمد راغب اصفهانى، مفردات ألفاظ  2. رک: محمد بن مکرم ابن منظور
القرآن، ص573.



227 یگد زنردف اعف و باجح هفتم: لصف   ﻿

حال، به‌هیچ‌وجه لباس متحد الشکلی برای حجاب تعیین نشده‌ است و بانوان 

، در هر منطقه و همچنین در  در نوع و رنگ پوشش آزاد هستند. به همین خاطر

ی در طرح و رنگ لباس بانوان دیده می‌شود. گون، تنوع آشکار فرهنگ‌های گونا

آن‌چــه رعــایــت آن لازم اســت، پوشش تمام بــدن جــز صــورت و دســت‌هــا )از 

سرانگشتان تا مچ( است؛ اما این‌که چه لباسی، با چه طرح و رنگی بپوشند، به 

گذار شده است. سلیقۀ افراد وا

لزوم پوشیدگی زن در برابر مرد بیگانه، یکی از مسائل مهم اسلامی است. در 

ی اسلام‏  قرآن کریم، دربارۀ این مطلب، تصریح شده است. حجاب از احکام ضرور

است و هیچ مسلمانی نمی‌تواند در الزامی بودن پوشش تردید کند؛ زیرا هم قرآن 

گواهی می‏دهد. به  ، بر وجــوب آن  کــرده و هم روایــات بسیار مجید به آن تصریح 

همین جهت، فقیهان شیعه و سنی، به اتفاق، به آن فتوا داده‏اند. 

همانطور که نماز و روزه، به دورانی خاص اختصاص ندارد، دستور پوشش نیز 

چنین است و ادعای عصری بودن یا اختصاص آن به جامعه حجاز صدر اسلام، 

بی‏دلیل و غیر کارشناسانه می‏نماید؛ زیرا ادله این حکم، عام الشمول، فراعصری 

و فرامکانی است. خدا در آیه‏ای، نخست به مردان و در آیۀ بعد، به زنان مسلمان 

فرمان می‏دهد از چشمچرانی پرهیز کنند و در رعایت پوشش بدن، از نامحرمان 

هَ  هُمْ إِنَّ ال��ل
َ
زْکی‏ ل

َ
وجَهُمْ ذلِک أ بْصارِهِمْ وَ یحْفَظُوا فُرُ

َ
وا مِنْ أ

ُ
مُؤْمِنِینَ یغُضّ

ْ
کوشا باشند: >قُلْ لِل

: دیدگان خود را فروخوابانند و  ![ به مردان مؤمن بگو خَبِیرٌ بِما یصْنَعُونَ<؛1 ]ای پیامبر

کی و  عفت پیشه ساخته، دامن خود را از نگاه نامحرمان بپوشانند. این کار برای پا

گاه است«. کیزگی‏شان بهتر است و خداوند بدان‌چه می‏کنند، آ پا

.30، 1. نور



از شبهه تا فتنه228

کی روح می‌داند و می‌گوید: این پوشش  خدا فلسفۀ این آمــوزه را نظافت و پا

مُؤْمِناتِ 
ْ
لِل قُــلْ  >وَ  می‌فرماید:  بعد  آیه  در  سپس  اســت.  بشر  روح  طهارت  به‌منظور 

بْنَ  یضْرِ
ْ
ل وَ  مِنْها  ظَهَرَ  ما  ا 

َّ
إِل ینَتَهُنَّ  زِ لایبْدِینَ  وَ  وجَهُنَّ  فُرُ یحْفَظْنَ  وَ  بْصارِهِنَّ 

َ
أ مِنْ  یغْضُضْنَ 

بْنائِهِنَّ 
َ
أ وْ 

َ
أ تِهِنَّ 

َ
بُعُول وْ آباءِ 

َ
أ وْ آبائِهِنَّ 

َ
أ تِهِنَّ 

َ
لِبُعُول ا 

َّ
إِل ینَتَهُنَّ  زِ وَ لایبْدِینَ  بِخُمُرِهِنَّ عَلی‏ جُیوبِهِنَّ 

وِ 
َ
یمانُهُنَّ أ

َ
کتْ‏ أ

َ
وْ ما مَل

َ
وْ نِسائِهِنَّ أ

َ
خَواتِهِنَّ أ

َ
وْ بَنِی أ

َ
وْ بَنِی إِخْوانِهِنَّ أ

َ
وْ إِخْوانِهِنَّ أ

َ
تِهِنَّ أ

َ
بْناءِ بُعُول

َ
وْ أ

َ
أ

بْنَ  ساءِ وَ لایضْرِ وا عَلی‏ عَوْراتِ النِّ مْ یظْهَرُ
َ
ذِینَ ل

َّ
فْلِ ال وِ الطِّ

َ
جالِ أ بَةِ مِنَ الرِّ إِرْ

ْ
ولیِ ال

ُ
ابِعِینَ غَیرِ أ التَّ

کمْ تُفْلِحُونَ<؛1 
َّ
عَل

َ
مُؤْمِنُونَ ل

ْ
یهَا ال

َ
 أ

ً
هِ جَمِیعا ی الّلَ

َ
ینَتِهِنَّ وَ تُوبُوا إِل مَ ما یخْفِینَ مِنْ زِ

َ
رْجُلِهِنَّ لِیعْل

َ
بِأ

![ و به زنان با ایمان بگو چشم‌های خود را )از نگاه هوس‏آلود( فروگیرند و  ]ای پیامبر

ینت خود را- جز آن مقدار که نمایان است- آشکار  دامان خویش را حفظ کنند و ز

ننمایند و )اطراف( روسری‏های خود را بر سینۀ خود افکنند )تا گردن و سینه با آن 

ینت خود را آشکار نسازند، مگر برای شوهرانشان یا پدرانشان یا  پوشانده شود( و ز

پدر شوهرانشان یا پسرانشان یا پسران همسرانشان یا برادرانشان یا پسران برادرانشان 

کنیزانشان‏[ یا افراد سفیه  یا پسران خواهرانشان یا زنان هم‌کیششان یا بردگانشان ]

گاه نیستند  که از امور جنسی مربوط به زنان آ که تمایلی به زن ندارند یا کودکانی 

ینت پنهانیشان دانسته شود )و  و هنگام راه رفتن، پاهای خود را به زمین نزنند تا ز

گوش رسد( و همگی به‌سوی خدا بازگردید ای  پا دارند، به  که بر صدای خلخال 

مؤمنان، تا رستگار شوید!«.

این آیه، در خصوص پوشش بانوان، به دو مورد اشاره دارد:

1. پوشیدگی سر و گردن؛

ینت‏ها.  2. پوشاندن ز

.31 ، 1. نور



229 یگد زنردف اعف و باجح هفتم: لصف   ﻿

« و به‌معنای روسری و سرپوش‏1 است. »جیوب« )از واژۀ  «، جمع »خِمار »خُمُر

»زنان  آمــده:  تفسیر مجمع‌البیان  در  اســت.2  گریبان  و  به‌معنای سینه  »جیب«( 

گــردن و  را به پشت سر می‌انداختند و سینه،  مدینه، اطــراف روســری‏هــای خــود 

گوش‌های آنان آشکار می‌شد. بر اساس این آیه، موظف شدند اطراف روسری خود 

را به گریبان‌ها بیاندازند تا این مواضع نیز پوشیده باشد«.3 

ی می‌گوید: »خدا با به‌کار گرفتن واژه‌های »ضَرب« و »علی«- که مبالغه  فخر راز

در القا را می‌رساند-، در پی بیان لزوم پوشش کامل این قسمت‌ها است«.4 

، سینه، دور گردن و زیر  ابن‌عباس در تفسیر این جمله می‌گوید: »یعنی زن، مو
گلوی خود را بپوشاند«.5

یم؛ ولی در  برخی ادعا می‌کنند حجاب به‌معنای مقابله با برهنگی را قبول دار

هیچ جای قرآن، از پوشش مو سخن به میان نیامده!6 این سخن نادرست است؛ 

زیرا زنان مسلمان حتی پیش از نزول این آیه، موهای خود را می‌پوشاندند و مشکل، 

تنها آشکار بودن گردن، گوش، زیر گلو و گردنشان بود. 

در این آیه، از روسری سخن به میان آمده است! در مقابل چنین ادعایی باید 

پرسید: آیا روسری جز آن‌چه بر سر می‌افکنند و موها را می‌پوشانند، معنای دیگری 

1. حسين بن محمد راغب اصفهانى، مفردات ألفاظ القرآن، ص 159؛ فضل بن حسن طبرسی، مجمع البیان، 
ج2، ص556.

2. فضل بن حسن طبرسی، مجمع البیان، ج7، ص 217.

3. همان.

4. محمد بن عمر فخر رازى، التفسير الكبير )مفاتيح الغيب(، ج 23، ص 364.

5. فضل بن حسن طبرسی، مجمع البیان، ج7، ص 217.

.7747/https://www.zeitoons.com ،6. گفتگو با صدیقه وسمقی



از شبهه تا فتنه230

دارد؟ افزون بر این، حکم میزان پوشش در روایات متعدد، وارد شده است.1

ینت‏های جدا از بدن  ینت« نیز این پرسش مطرح است که آیا ز در خصوص »ز

)مانند  بدن  به  آرایش‏های متصل  تنها،  یا  دربر می‌گیرد  نیز  را  )مانند جواهرات( 

سرمه و خضاب( را شامل می‌شود؟2 

پاسخ: حکم کلی آن است که خودآرایی، جایز و خودنمایی در مقابل نامحرم 

ممنوع است.

شرع  در  آن‌چــه  بلکه  نمی‌کند؛  نهی  را  خــودآرایــی  و  ینت  ز خداوند  بنابراین، 

در  ینت  ز ساختن  آشکار  به‌وسیلۀ  تحریک  و  خودنمایی  شــده،  ممنوع  مقدس 

رْجُلِهِنَّ 
َ
بْنَ بِأ ولی‏<3 و >وَ لایضْرِ

ُ
جاهِلِیةِ الأ

ْ
جَ ال جْنَ تَبَرُّ محافل اجتماعی است: >وَ لاتَبَرَّ

ینَتِهِنّ<؛ به زنان با ایمان بگو هنگام راه رفتن، پاهای خود را  زِ مِنْ  مَ ما یخْفِینَ 
َ
لِیعْل

ینت پنهانیشان دانسته شود و صدای خلخال که به‌پا دارند، به  به زمین نزنند تا ز
گوش رسد«.4

خلخال  بفهمانند  این‌که  بــرای  و  می‌کردند  به‌پا  خلخال  معمولا  عــرب،  زنــان 

کار آنان  گران‏بها دارند، پای خود را محکم به زمین می‌کوفتند! آیه شریفه، از این 

، می‌توان فهمید هر چیزی که  نهی می‌کند. شهید مطهری می‌گوید: »از این دستور

موجب جلب توجه مردان می‏گردد- مانند استعمال عطرهای تند و نیز آرایش‌های 

نباید  معاشرت،  در  زن  کلی،  به‌طور  اســت.  ممنوع  چهره-  در  کننده  نظر  جلب 

1. محسن فیض کاشانى، تفسیر الصافى، ج3، ص431.

2. مرتضی مطهرى، مجموعه آثار استاد شهيد مطهرى )مسئله حجاب(، ج‏19، ص479.

3. احزاب، 33.

.31 ، 4. نور



231 یگد زنردف اعف و باجح هفتم: لصف   ﻿

ی کند که موجب تحریک و تهییج و جلب توجه مردان نامحرم گردد«.1 قرآن  کار

ینت خود را نمایان  ا ما ظَهَرَ مِنْها<،2 یعنی زنان نباید ز
َّ
ینَتَهُنَّ إِل می‌فرماید: >وَ لایبْدِینَ زِ

ینت‌های زن  «، می‌توان فهمید ز سازند؛ مگر آن‌چه آشکار است. از تعبیر »ما ظهر

دو گونه است:

ینت ظاهری که مانند لباس، سرمه، انگشتر و دست‌بند آشکار و در معرض  1. ز

دید است و بر اساس آیه، پوشانیدن آن واجب نیست؛ زیرا از دستور ممنوعیت 

ینت استثنا شده است؛ نمایان ساختن ز

آن‌را آشکار سازد  آن‌که عمدا بخواهد  پنهان است، مگر  که معمولا  ینتی  ز  .2
ینت، واجب است.3 )مانند گوشواره و گردن‌بند(. پوشانیدن این نوع ز

که  که تنها به زنان مسنی  کریم بر پوشش، تا حدی است  شدت اهتمام قرآن 

گرفته و به ایشان اجازه می‌دهد روسری  کامجویی جنسی ندارند، آسان  قابلیت 

نْ یضَعْنَ 
َ
یهِنَّ جُناحٌ أ

َ
یسَ عَل

َ
 فَل

ً
اتِی لایرْجُونَ نِکاحا

َّ
ساءِ الل قَواعِدُ مِنَ النِّ

ْ
خود را برگیرند: >وَ ال

جاتٍ  <؛4 ولی حتی همین زنان، اجازۀ خودنمایی و تهییج ندارند: >غَیرَ مُتَبَرِّ ثِیابَهُنَّ

ینَةٍ<.5  بِزِ

کلمه ثیاب در این آیه، بر اساس روایات، به‌معنای جلباب و روسری است.6 

، تنها زنانی که غیر قابل کامجویی هستند، مجازند روسری خود را  به تعبیر دیگر

1. مرتضی مطهرى، مجموعه آثار استاد شهيد مطهرى )مسئله حجاب(، ج‏19، ص492.

.31 ، 2. نور

کرین، دفتر هفتم)پرسشها و پاسخ‌هاى برگزیده( پرسشها و پاسخ‌هاى دانشجویى، ص 369. 3. حمیدرضا شا

.60 ، 4. نور

5. همان.

6. محمد حر عاملی، وسائل الشیعه، ج 20، ص 202، باب110.



از شبهه تا فتنه232

ی داشته باشند. همچنین زنان  بردارند. یعنی سایر بانوان حق ندارند چنین رفتار

سالخورده، حق ندارند پوشش سایر اعضای خود را بردارند. 

رعایت  و  گــردن  و  و سر  بــدن  تمام  ترتیب، می‌توان فهمید پوشیدگی  ایــن  به 

کید شده، وگرنه استثنا شدن  حجاب، مورد اهتمام خدا بوده و در قرآن نیز بر آن تأ

زنان از کارافتاده معنا نداشت. 

یدن و شدت اهتمام بر حجاب را حتی برای  باید افزود منطق قرآن، عفاف ورز

نْ 
َ
، در ادامه آیۀ فوق می‌فرماید: »وَ أ زنان سالخورده ترجیح می‌دهد. به همین خاطر

یده و  گر بیشتر عفت ورز هُنَّ ...‏«،1 یعنی حتی چنین بانوانی هم، ا
َ
یسْتَعْفِفْنَ خَیرٌ ل

حجاب کامل را رعایت کنند، برای آنان بهتر خواهد بود.

کامل، دستور پوشش اسلامی و فلسفۀ  خداوند در آیۀ دیگری نیز با صراحت 

یهِنَّ مِنْ 
َ
مُؤْمِنِینَ یدْنِینَ عَل

ْ
واجِک وَ بَناتِک وَ نِساءِ ال زْ

َ
بِی قُلْ لِأ یهَا النَّ

َ
آن‌را بیان می‌کند: >یا أ

! به زنان  <؛2 ای پیامبر
ً
 رَحِیما

ً
هُ غَفُورا نْ یعْرَفْنَ فَلایؤْذَینَ وَ کانَ ال��ل

َ
دْنی‏ أ

َ
ابِیبِهِنَّ ذلِک أ

َ
جَل

( خود را برخود فروتر  : پوشش‏ها )روسری و چادر و دخترانت و به زنان مؤمنان بگو

گیرند. این برای آن‌که شناخته گردند و اذیت نشوند، ]به احتیاط[ نزدیک‏تر است 

و خدا آمرزنده و مهربان است«. 

که  »جلابیب« جمع »جلباب«، به‌معنای ملحفه، چادر یا شنل بلندی است 
ی سایر لباس‌ها پوشیده می‌شود و سراسر بدن را دربر می‌گیرد.3 رو

با توجه به این‌که عمده اعضای بدن زنان، معمولا پوشیده بوده و با پوشاندن 

.60 ، 1. نور

2. همان، 59.

3. رک: طریحی، مجمع البحرین؛ محمد طوسی، التبیان فی تفسیر القرآن؛ محمد حسین طباطبایی، المیزان فی 
. تفسیر القرآن در ذیل آیات مذکور



233 یگد زنردف اعف و باجح هفتم: لصف   ﻿

گــردن و بــالای سینه بر اســاس مفاد آیــات، تقریبا حد حجاب شرعی  موی سر و 

بر زن‌ها لازم  ، فقها معمولا  کرده است، به همین خاطر بیان  قــرآن، به‌صراحت  را 

دانسته‌اند جز صورت و دستان )از مچ تا سرانگشتان(، تمام اندام و زیبایی‌های 

خداداد و غیر آن‌را از دید نا‏محرمان بپوشانند.

حدود حجاب در فتاوی فقها

از فقهای معاصر ذکر  از چند تن  را در زمینۀ حجاب،  ادامــه، استفتائاتی  در 

ی شده است. می‌کنیم که در کتاب »پرسش‌ها و پاسخ‌های دانشجویی«، گردآور

پوشش زیر چانه‏

پرسش 313. آیا پوشاندن زیر چانه و کف و روی پا، در مقابل نامحرم واجب است؟

ی، باید آن‌ها را از نامحرم بپوشاند. همۀ مراجع )به جز تبریزی و مکارم(: آر

ی پا تا  آیت‌الله مکارم: پوشاندن زیر چانه واجب است؛ ولی پوشاندن کف و رو

مچ، واجب نیست.

ی پا تا  آیت‌الله تبریزی: پوشاندن زیر چانه واجب است؛ ولی پوشاندن کف و رو
مچ بنابر احتیاط، واجب است.1

1. مجتبی حسینی، پرسش‌ها و پاسخ‌های دانشجویی، ص 222.



از شبهه تا فتنه234

پوشش صورت‏

که دارد، مردان نامحرم  به او نگاه  که می‌داند به‌جهت چهرۀ زیبایی  زنی 
می‌کنند، چه وظیفه‌ای دارد؟ آیا پوشاندن آن واجب است؟

گر باعث مفسده نشود،  ی: ا آیات عظام امام، سیستانی، فاضل، مکارم و نور
پوشاندن چهره بر او واجب نیست؛ ولی مردان وظیفه دارند به او نگاه نکنند.

گر باعث جلب توجه مرد نامحرم شود،  آیات عظام بهجت، تبریزی و وحید: ا
بنابر احتیاط واجب، باید چهرۀ خود را بپوشاند.

آیت‌الله صافی: باید چهرۀ خود را در برابر نامحرم بپوشاند.1

پوشش آرایش صورت‏

کــرده را از نامحرم  آیا باید سرمه چشم، اصــاح صــورت و ابروهای رنگ 
پوشاند؟

امام: پوشاندن اصلاح صورت واجب نیست؛ ولی پوشاندن سرمه چشم و رنگ 
ینت محسوب شود - واجب است. گر نزد عرف ز - ا ابرو

آیات عظام بهجت و صافی: باید آن‌را از نامحرم پوشاند.

آیت‌الله تبریزی: پوشاندن اصلاح صورت- به گونه‏ای که نزد زنان کهنسال و یا 
کمی کمتر از آن متعارف است- واجب نیست.

ی: پوشاندن آن از نامحرم واجب نیست. آیات عظام سیستانی، مکارم و نور

ینت محسوب می‌شود، باید آن‌را  گر ز آیات عظام خامنه‌ای، فاضل و وحید: ا

1. همان، ص 223



235 یگد زنردف اعف و باجح هفتم: لصف   ﻿

از نامحرم پوشاند.

گر موارد یاد شده به‌گونه‌ای باشد که باعث مفسده و جلب توجه مرد  تبصره: ا
نامحرم شود، پوشاندنش واجب است.1

لات پوشش زیورآ

گر در معرض دید نامحرم باشد، چه حکمی دارد؟ لات زن، ا زیورآ

آیات عظام امام، بهجت، صافی، خامنه‌ای، فاضل و وحید: باید از دید مرد 

نامحرم پوشانده شود.

لات پنهانی )مانند دست‌بند، النگو و گردن‏بند(  آیت‌الله تبریزی: پوشاندن زیورآ

که پیش زنان بزرگسال و یا  از دید نامحرم واجب است؛ ولی پوشاندن انگشتری 

کمی پایین‏تر متعارف است، واجب نیست.

از دیــد نامحرم واجــب اســت؛ ولی  گــردن‏بــنــد  آیـــت‌الله سیستانی: پــوشــانــدن 

، دست‌بند، حلقۀ ازدواج و انگشتر واجب نیست. پوشاندن النگو

لات پنهانی )مانند دستبند، النگو  ی: پوشاندن زیورآ آیات عظام: مکارم و نور

 ، گردن‏بند( از دید نامحرم واجب است؛ ولی پوشاندن حلقه ازدواج و انگشتر و 
واجب نیست.2

گفت اصل وجوب  به این ترتیب، با عنایت به مجموع مطالب فوق، می‌توان 

در  صــورت  اصــاح  همچنین  اســت.  تردید  قابل  غیر  اسلامی،  جنبۀ  از  حجاب 

صورتی‌که بیش از مقدار متعارف باشد، باید از دید نامحرم پوشیده باشد. علاوه 

1. همان، ص 225.

2. همان، ص 224.



از شبهه تا فتنه236

گر بیش از حد معمول باشد، باید از نگاه نامحرمان  بر این، هر نوع آرایش صورت، ا

پوشیده باشد.

نمایان بودن روی پا، ساق پا، بالای مچ دستان، گردن و هر قسمت دیگر از بدن به جز 

قرص صورت و دست‌ها در انظار عمومی، ناروا بوده و تمامی این اعضا، باید پوشیده باشد.

حجاب نداشتن

آیا از نظر قرآن و عقل، رعایت حجاب یا  عدم رعایت آن، آثار و عواقبی دارد؟ 

برای حد پوشش و نگاه به‌صورتی‌که در متون دینی برای مرد و به‌خصوص برای 

زن تعریف شده، حکمت‌ها و فواید چندانی را می‌توان با استفاده از قرآن، سنت 

و عقل ذکر کرد:

کیزگی معنوی و تقویت عفاف و حیا 1. پا

که برای حکم حجاب و  از آیات قــرآن، اولین حکمت یا فایده‌ای  با استفاده 

، پس از  به همراه آن، حفظ نگاه، می‌توان شمرد، طهارت روح است. در سورۀ نور

هُمْ<؛1 این برای آنان 
َ
ی ل

َ
زْك

َ
دستور به حفظ نگاه و پوشاندن عورت می‌فرماید: >ذَلِكَ أ

کیزه‌تر است«. پا

آنان  بــرای  حتی  ینت،  ز تــرک  و  پوشش  مراعات  به  توصیه  و  پیرزنان  مــورد  در 

گر خود را بپوشانند، برای آنان  هُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ<؛2 و ا هُنَّ وَ ال��ل
َ
نْ يَسْتَعْفِفْنَ خَيْرٌ ل

َ
می‌گوید: >وَ أ

بهتر است و خداوند شنوا و داناست«.

یشۀ عفت و به‌معنای منع و حفظ از غیرحلال و مــوارد قبیح  عفاف )که از ر

.30 ، 1. نور

2. همان، 60.



237 یگد زنردف اعف و باجح هفتم: لصف   ﻿

یشۀ درونی برای حجاب بیرونی است و پوشش ظاهری، به  است(،1 در حقیقت، ر

ی کمک می‌کند.  تقویت روحیۀ عفاف و خویشتن‌دار

وهُنَّ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ<‏؛2 و 
ُ
ل

َ
تُمُوهُنَّ مَتَاعًا فَاسْأ

ْ
ل

َ
در جای دیگر می‌فرماید: >... وَإِذَا سَأ

هرگاه از زنان رسول، کالایی می‌طلبید، از پس پرده بطلبید که حجاب برای آن‌که 

کیزه بماند، بهتر است«. ک و پا دل‌های شما و آن‌ها پا

لجمالها؛3  أدوم  و  لحالها  أنعم  المرأة  »صیانة  می‌فرماید:  علی؟ع؟  حضرت 

، بهتر و مفیدتر و موجب پایدارتر  حجاب و محفوظ بودن زن برای حال و وضع او

بودن زیبایی است«.

2. شناخته شدن انسان به ایمان و عفاف و سالم ماندن از طمع دیگران

کــردن و پوشاندن زن،  از آیۀ 59 ســورۀ احــزاب، استفاده می‌شود چــادر به سر 

یچۀ  ک است و باز موجب می‌شود بینندگان بفهمند این زن، مسلمان و مؤمن و پا

غَفُوراً  الُله  كانَ  وَ  يُــؤْذَيْــنَ  فَلا  يُعْرَفْنَ  نْ 
َ
أ دْنــی‏ 

َ
أ »ذلِــكَ  دست هوس‌رانان نمی‌باشد: 

گر  رَحيماً؛ این کار برای این‌که شناخته شوند و مورد آزار قرار نگیرند بهتر است )و ا

کنون خطا و کوتاهی از آن‌ها سر زده، توبه کنند(، خداوند همواره آمرزنده رحیم  تا

است«.

و پوشش  ابقی علیهنّ؛4 حجاب  »فــانّ شدّة الحجاب  آمــده:  در نهج‌البلاغه 

ی بیشتر آن‌ها خواهد بود«. بیشتر زنان، موجب بقا و پایدار

1. رک: حسين بن محمد راغب اصفهانى، مفردات ألفاظ القرآن، ص573.

2. احزاب، 53.

3. عبدالواحد بن محمد تميمى آمدى، غررالحکم و دررالکلم، ص418، فصل 44، حدیث10؛ محمدباقر مجلسی، 
، ج74، ص214. بحارالانوار

یان، نامه 31. 4. نهج‌البلاغه، ترجمه حسین انصار



از شبهه تا فتنه238

3. جلوگیری از فحشا و ایجاد آرامش روحی زنان و مردان

مَحْجُوبَاتِ 
ْ
سَاءِ ال ی شُعُورِ النِّ

َ
ظَرُ إِل در کلامی از امام رضا؟ع؟ آمده: »... وَ حُرّمَِ النَّ

یهِ 
َ
هییجُ إِل سَاءِ لِمَا فِیهِ مِنْ تَهییجِ الرّجَِالِ وَ مَا یدْعُو التَّ ی غَیرهِِنَّ مِنَ النِّ

َ
زْوَاجِ وَ إِل

َ
بِالأ

یجْمُل...‏؛1 نگاه به موهای زنان باحجاب، زنان 
َ

 وَ ل
ُ

یحِلّ
َ

خُولِ فِیمَا ل
ُ

فَسَادِ وَ الدّ
ْ
مِنَ ال

ازدواج کرده و غیر آن‌ها، از آن رو حرام شده که نگاه، مردان را برمی‌انگیزد و آنان را به 

فساد دعوت می‌کند و انجام آن‌چه که نه حلال است و نه شایسته«.

آقــایــان، موجب  از ســوی  کنترل نگاه  بــانــوان، به همراه  پوشش لازم و مناسب 

سلامتی محیط خانواده و جامعه و کاهش تحریکات جنسی و به‌دنبال آن، فحشا، 

، جرم و جنایت می‌شود. نبودن حریم میان زن و مرد و آزادی معاشرت‌های  تجاوز

، هیجان‌ها و التهاب‌های جنسی را فزونی می‌بخشد و تقاضای جنسی  بی‌بندوبار

غریزۀ  ــی‌آورد.  مـ در  سیرناشدنی  خواست  یک  و  روحــی  عطش  یک  بــه‌صــورت  را 

یاصفت  جنسی مانند برخی صفات دیگر روحی، غریزه‌ای نیرومند، عمیق و در

اطاعت شود، سرکش‌تر می‌شود. وجود صاحبان حرمسراها  بیشتر  است. هرچه 

یخ و بالا  مانند خسروپرویز و هارون الرشید در کنار قارون‌ها و فرعون‌ها در طول تار

ی، شاهد این  رفتن میزان فحشا و تجاوزات جنسی در جوامع متمدن و آزاد امروز

گفتار است.

یادی  اسلام به قدرت شگرف این غریزه سرکش، توجه کامل کرده است. روایات ز

ک بودن »نگاه به نامحرم«، »خلوت با نامحرم« و »غریزه جنسی« وارد  دربارۀ خطرنا
شده است.2

به همین دلیل، اسلام تدابیر متعددی برای تعدیل این غریزه اندیشیده، مانند 

1. محمد بن على ابن بابويه، عیون اخبار الرضا، ج2، ص 97.

2. محمد حر عاملی، وسائل الشیعة، ج 20، باب 104، 106 و 132 از ابواب مقدمات النکاح و آدابه.



239 یگد زنردف اعف و باجح هفتم: لصف   ﻿

احکام نگاه، پوشش، محرم و نامحرم و روابط زن و مرد.

شهوت جنسی همانند شهوت مال و مقام، سیری ناپذیر است. خیال خام 

یان سیر  کند مردی از نگاه و تصاحب زیبارو کسی فکر  گر  و دروغ بزرگی است ا

می‌شود یا با روابط آزاد و فراوانی اسباب تحریک شهوت، کم کم مرد و زن از هم سیر 

خواهند شد. وقتی میل و تقاضا نامحدود شد، قهرا دست‌نیافتنی می‌شود و این 

لات روانی و عصیان می‌گردد. محرومیت، موجب اختلا

را  فساد  و  ی  بی‌قرار زمینه‌های  قهرا  حجاب،  مراعات  عدم  مقابل،  جبهۀ  در 

فراهم می‌کند. بی‌حجابی، مردان را در جوامع مختلف، خصوصا جامعۀ اسلامی و 

مقید به قوانین ازدواج شرعی و قانونی، دچار آثار سوء روانی، مانند عقده‌دار شدن 

که وقتی انسان، چیز مورد علاقه خود را نبیند، به آن میل پیدا نمی‌کند  می‌کند؛ چرا

گر ببیند و به آن دست پیدا  یا میل اندکی دارد و در نتیجه، تعادل روانی دارد و ا

گر ببیند و میل او تحریک شود و به آن دست  کند، باز تعادل روحــی دارد؛ اما ا

، به عقدۀ روانی تبدیل  نیابد، دچار ناآرامی می‌شود و در صورت تکرار و استمرار

، بروز  ی‌های مختلف مانند تجاوز می‌شود. عقده‌های روانی، به‌صورت ناهنجار

پیدا می‌کند.

4. ارزش و احترام زن1

ی بوده که زن از ابتدا  حریم نگه داشتن زن میان خود و مرد، یکی از وسایل مرموز

برای حفظ مقام و جایگاه خود در برابر مرد و احتمالا برای جبران ضعف در بعد 

جسمی و سایر زمینه‌ها، از آن استفاده کرده است.

کند  که زن هر اندازه متین‌تر و باوقارتر حرکت  کرده  کید  اسلام، مخصوصا تأ

1. مرتضی مطهرى، مجموعه آثار استاد شهيد مطهرى )مسئله حجاب(، ج‏19، ص 441.



از شبهه تا فتنه240

و خود را در معرض نمایش و تماس و شناسایی برای مرد نگذارد، بر احترامش 

، قانون حجاب برای زنان نیز آرامش خاطر فراهم  افزوده‌تر می‌شود. از سوی دیگر

که نه دغدغۀ پوشیدن لباس رنگارنگ و متنوع و تهیه مداوم آن‌را دارند  می‌آورد؛ چرا

و نه نگران اندام غیر موزون و نارسایی‌های دیگر هستند. چادر و لباس‌های بلند 

ی وضع نسبتا آرامی برای خانم‌ها است، هم  و آزاد، کمک بسیار خوبی برای برقرار

یان می‌شود و هم حافظ شرم و خودکم‌بینی دیگران. مانع غرور زیبارو

5. استحکام پیوند خانوادگی1

هر چیزی که موجب تحکیم پیوند خانوادگی و صمیمیت رابطۀ زوجین گردد، 

کثر تلاش انجام  برای کانون خانواده، مفید است و در ایجاد یا حفظ آن، باید حدا

شود؛ اما هرچه موجب سستی این کانون شود، باید با آن مبارزه کرد. 

محیط  بــه  جنسی  الــتــذاذهــای  و  کامجویی  یافتن  اختصاص  اســت  مسلم 

و شوهر  زن  را محکم می‌کند.  زناشویی  پیوند  ازدواج،  و در چارچوب  خانوادگی 

در یک جامعۀ آلوده به بی‌حجابی، خواه‌ناخواه با افراد دیگری مواجه خواهد شد 

که مظاهر جنسی جذابتری خواهند داشت و از این جهت، بر همسر او ترجیح 

دارند. افراد چنین جامعه‌ای، چندان پای‌بند به ارزش‌ها نخواهند بود. در نتیجه، 

، ممکن است در اثر جاذبه‌های جنسی، کانون گرم خانواده  هر یک از زن و شوهر

را با بی‌مهری رها کرده و پای‌بند به حفظ این کانون و تأمین همسر خود نباشد. به 

پاشیده و مشکلات بعدی آنان، جامعه را به  این ترتیب، موجی از خانواده‌های فرو

قهقرا خواهد برد. 

لباس‌های  و  مختلف  آرایــش‌هــای  با  را  ی  بسیار زنــان  روزه،  همه  که  مــردانــی 

1. همان، ص 437.



241 یگد زنردف اعف و باجح هفتم: لصف   ﻿

رنگارنگ و جلوه‌های مختلف می‌بینند که قطعاً برخی از آن‌ها زیباتر و جوان‌تر از 

همسر او هستند، به‌طور طبیعی تمایل کم‌تری به زن خود نشان می‌دهد و چه بسا 

تی را پیش راهش قرار دهد.  ، مشکلا با بی‌توجهی به نیازهای جنسی او

کنج عزلت و تنهایی رها  همچنین ممکن است با طلاق و جدایی، او را در 

از ثمرات حجاب، تحکیم روابــط زناشویی و حفظ حریم خانواده و  ســازد. یکی 

جلوگیری از طلاق و پیشگیری از پیامدهای عدم توجه به همسر است. بر این 

برای  انظار عمومی، مانعی مستحکم  گفت رعایت حجاب در  اســاس، می‌توان 

گوار ناشی از مشکلات  تی و سدی استوار برای پیامدهای نا وقوع چنین مشکلا

خواهد بود.

6. کمک به شکل‌گیری کانون خانواده

معاشرت‌های آزاد و بی بندوبار پسران و دختران، ازدواج را به‌صورت یک تکلیف 

، باید بر جوانان تحمیل کرد. در  گوار درمی‌آورد که با نصیحت یا زور و محدودیت نا

سیستم روابط آزاد جنسی، پیمان ازدواج به‌عنوان عامل پایان‌دهندۀ دوران آزادی 

دختر و پسر تلقی می‌شود که آنان را به وفــاداری به همسر مجبور می‌نماید. به این 

ترتیب، ازدواج برای دختران و پسران ناخوشایند خواهد بود. در حالی که در سیستم 

اسلامی، حجاب و دستورات دینی، در زمینۀ امور جنسی، محرومیت و انتظار ایجاد 

می‌نماید و حجاب پایان‌بخش محرومیت و انتظار تلقی شده و خوشایند و دلخواه 

جوانان است. به همین جهت، در گذشته، تحت تأثیر رعایت موازین دینی در روابط 

نامحرمان و احترام به دستور شرعی حجاب، شور و هیجان بیشتری برای ازدواج 

و تشکیل خانواده وجود داشت. در واقع، آرزوی ازدواج، آرمانی خوشایند در دوران 

انتظار و محرومیت بود و با پادشاهی و سلطنت مقایسه می‌شد. خلاصه این‌که 

گفتن، خندیدن،  فراهم بودن شرایط برای بهره‌گیری و لذت از طریق نگاه، سخن 



از شبهه تا فتنه242

لمس کردن و مانند این‌ها نسبت به جنس مخالف، انسان را نسبت به اختیار همسر 

قانونی دلسرد می‌نماید و عطشی در روح ایجاد می‌کند که تشکیل خانواده در برابر آن، 

پاسخ‌گو نخواهد بود. در حالی‌که یکی از کارکردهای رعایت حجاب، آن است که 

وضعی را فراهم می‌آورد که جوانان را به تشکیل خانواده ترغیب‌ می‌کند.

7. کمک به رشد بانوان و جامعه1

و  کــار  ی  نــیــرو اجــتــمــاع،  بــه  خانه  محیط  از  جنسی  کامجویی‌های  کشاندن 

فعالیت در جامعه را ضعیف می‌کند. برعکس ادعای مخالفان حجاب زن، مبنی 

ی نیمی از افراد اجتماع است«،  بر این‌که »حجاب موجب استفاده نکردن از نیرو

ی  بی‌حجابی و روابط آزاد جنسی، در طولانی مدت، موجب فرسایش و کاهش نیرو

کل اجتماع است. 

از  آن  کمک  با  و  و بیمه می‌کند  را هدایت  و زن  ی مرد  حجاب اسلامی، نیرو

هر کدام در امور مربوط به خود نهایت استفاده خواهد شد، بدون این‌که این‌همه 

هزینه، نیرو و وقت از دو طرف پایمال شود.

اسلام با اصل بیرون رفتن زن از خانه و تحصیل و فعالیت اجتماعی و سیاسی 

ی سفارش می‌کند؛  و اقتصادی مخالف نیست؛ بلکه بر مواردی همچون، علم‌آموز

، باید در چارچوب دستورات و معیارهای اسلامی باشد. اما همۀ این امور

در صورت ناهمگونی بین برخی فعالیت‌ها در بیرون منزل، با اهداف و تکالیف 

گناه در هر  کودکان و آلوده نکردن محیط و ترک  ی، تربیت  دینی، مثل همسردار

ی کرد.  شکلی، باید بر رعایت احکام و اهداف الهی پافشار

1. همان، ص439.



243 یگد زنردف اعف و باجح هفتم: لصف   ﻿

ی از اوقات و موارد، حضور افراطی و حساب نشدۀ زنان در  متأسفانه، در بسیار
دانشگاه، اداره، کارخانه و جامعه، پیامدهای ناپسند داشته و دارد.1

اجتماعی  مختلف  ابعاد  در  سازنده  فعالیتهای  و  جامعه  تحرک  مانع  آن‌چه 

می‌شود، ستر زنان نیست؛ بلکه مانع حقیقی، پوشش نامناسب و اندام نیمه‌عریان، 

کار و  گفتگو و خندیدن و اختلاط محیط  کردن و جلب جنس مخالف،  آرایش 

درس و بازار است.

بانوان  برای رشد استعدادهای فکری و عملی  بر این، حجاب عاملی  علاوه 

و  زیبایی‌ها  بــانــوان،  و عموم  رعایت می‌شود  که حجاب  زیــرا در وضعی  اســت؛ 

به‌کارگیری  در  مظاهر  ایــن  نمی‌کنند،  ابــراز  خویش  محارم  بر  جز  را  خــود  زنانگی 

را در به‌کارگیری ایشان دارد، جز  تأثیر  زنان بی‌تأثیر خواهد بود و آن‌چه بیشترین 

استعدادها و توانمندی‌های فکری و عملی ایشان نخواهد بود.

به این ترتیب، با رعایت عمومی حجاب، زنان به‌عنوان نیمی از جامعه، تمام 

توان عملی و استعدادهای فکری خود را برای رشد خود، به‌کار خواهند گرفت و در 

این راستا، جامعه نیز پیشرفت به‌سزایی خواهد کرد.

1. لطف الله صافی گلپایگانی، معارف دین، ج 3، فصل 9، ص278.



از شبهه تا فتنه244

اخلاق بد چادری‌ها!

چرا بعضی از چادری‌ها، هزاران گناه می‌کنند و اخلاقشون خوب نیست و 
حرمت چادر را نگه نمی‌دارند؛ ولی بدحجاب‌ها، خیلی اخلاقشون خوبه و 

ک است؟ دلشون پا

همۀ افراد از جهت این‌که انسان بوده و از عقل و اندیشه برخوردارند، یکسان 

، برتری ندارند. چیزی که امتیاز و فرق  هستند و در این حوزه، نسبت به همدیگر

را در میان افراد بشر به‌وجود می‌آورد، درستی اعتقادات و کمالات عملی است.

او  از عقل  عمل و رفتار هر شخصی، بستگی به انسانیت و مقدار بهره‌گیری 

یخ بشر وجود داشته که با بهره‌گیری بهتر  دارد. به همین سبب، انسان‌هایی در تار

رفتار و عملکرد شایسته داشته‌اند،  از موازین و معیارهای عقلی و فطری خود، 

هرچند به هیچ دینی پای‌بند نباشند؛ اما این مطلب عمومیت ندارد و فقط در 

برخی که مطیع عقل و فطرت سلیم انسانی بوده‌اند، منحصر می‌شود و اختصاص 

به بی‌دین‌ها و بی‌خداها هم ندارد؛ بلکه هر کسی می‌تواند چنین اطاعتی از عقل 

و فطرت خود داشته باشد. بنابراین، خداباوران و خداناباوران در این حوزه، با هم 

تفاوتی ندارند.

که در ایــن‌بــاره دارنـــد، بهتر  دیــنــداران و خــدابــاوران به‌خاطر دســتــورات دینی 

و رفتار مسالمت‌آمیز و صحیح داشته  از عقل و دین، روش  کمک  با  می‌توانند 

باشند؛ زیرا افراد بی‌دین و بی‌خدا، به هیچ قید و محدودیت دینی مقید نیستند 

ی برخلاف موازین  ی عقل و فطرت، انجام هر کار و در صورت کم‌رنگ شدن نیرو

درست  رفتار  بنابراین،  بــود.  خواهد  آســان  و  جایز  آنــان،  بــرای  عقلی،  و  انسانی 

برخی از بی‌دینان، از بی‌دینی و بی‌خدایی و عدم پذیرش دین ناشی نمی‌شود. 



245 یگد زنردف اعف و باجح هفتم: لصف   ﻿

که چون بی‌خدا هستند و اعتقادی به خدا ندارند، از رفتار  یعنی اینگونه نیست 

گرفته شود باید همه، بی‌دین و بی‌خدا شوند تا رفتار  خوب برخوردارند تا نتیجه 

که عبارت از عقل  گردد؛ بلکه رفتار آنان، از انسانیت و هدایتگر درونی  درست 

باشد، نشأت می‌گیرد. بنابراین، بی‌خدایی و بی‌دینی، نه‌تنها در درستی رفتار و 

عمل هیچ نقشی ندارد؛ بلکه به‌علت بی‌قیدی و عدم مبالات، آدمی را به‌سوی 

رفتارهای نادرست و غیرانسانی سوق می‌دهد و زمینۀ انحراف‌های عملی را برای 

بشر آماده می‌کند.

یابی کرد. این‌که با  حجاب داشتن و بی‌حجابی را نیز می‌توان با همین معیار ارز

ی‌ها، هزاران گناه مرتکب می‌شوند و بی چادر‌ها مرتکب  قاطعیت گفته ‌شده چادر

ک است، سخن غیرعلمی است و نمی‌توان آن‌را ثابت  گناه نمی‌شوند و دلشان پا

کرد؛ بلکه هر یک از افراد، ممکن است گرفتار گناهانی بشوند یا نشوند. یعنی هم 

گرفتار غیبت و دروغ و مانند آن است و  ی را پیدا کرد که  می‌توان شخصی چادر

که اخلاق و شرع را رعایت می‌کنند، چنان‌که در افراد  ی‌هایی  هم بسیارند چادر

بی‌چادر هم کسانی هستند که غیر از مشکل حجاب، مشکل روشی دیگری دارند 

و گاه اهل نماز و مستحبات دیگر هم هستند.

برخی خداباوران که شامل مسلمانان، مسیحیان و یهودیان می‌شود، در رفتار 

رفتار  اما  آن‌ها سر می‌زند؛  از  رفتارهای ناصحیح  و  و عملکرد خود مشکل‌دارند 

ی نیست؛ بلکه مانند بی‌دینانی که رفتار درست  ی و دیندار آنان، ناشی از خداباور

گردیده و از عقل و فطرت  ندارند، تسلیم هوا و هوس و خواست‌های غیرانسانی 

رفتار نادرست آن‌ها شده  که دین داشتن، باعث  بهره نگرفته‌اند. چنین نیست 

باشد. خصوصا با توجه به این‌که دین اسلام بشر را به رفتار نیکو و عمل شایسته و 

ی از رفتارهای نادرست و غیرانسانی دعوت نموده و حتی برای عملی شدن  دور



از شبهه تا فتنه246

ی قرار داده؛ اما این‌که مسلمان از نظر رفتار  این دستورها، مجازات دنیوی و اخرو

مشکل دارد، عمل نکردن او به این دستورات است. درست مانند مریضی که به 

نسخۀ دکتر حاذق عمل ‌نکرده و یا طبق دستور پزشک، دارو را مصرف نمی‌کند 

که  به‌دست نمی‌آورد. پس نسخۀ پزشک نیست  را  و در نتیجه، شفای مطلوب 

ناتوان از شفای مریض باشد؛ بلکه خود مریض، در اثر استفاده نکردن و یا درست 

استفاده نکردن نسخه، نخواسته شفا یابد. پس اسلام، از هدایت و درست کردن 

رفتار انسان‌ها ناتوان نیست؛ بلکه دستورات بسیار ارزشمندی برای اصلاح آدمی 

نادرست است،  و اخلاقی‌اش  کــردار اجتماعی  و  رفتار  این‌که مسلمانی،  و  دارد 

ی دین اسلام استفاده کرده و عملش  خودش نخواسته از دستورات اخلاقی و رفتار

را طبق آن هماهنگ سازد.

ناشی  آنــان  ی  و دیندار از چــادر  ی‌هــا،  در میان چــادر گناه  ارتکاب  بنابراین، 

نمی‌شود؛ بلکه هوی و هوس و خواست‌های حیوانی که در هر کسی وجود دارد، 

باعث ارتکاب گناه در آنان می‌شود.



247 یگد زنردف اعف و باجح هفتم: لصف   ﻿

بی‌حجابی کافران

آیا کسانی‌که در خارج هستند و حجاب ندارند، به جهنم می‌روند؟

پاسخ در ضمن نکاتی ارائه می‌شود:

بر  از جهنم بحث می‌کنیم،  و تحقق اســت. وقتی  انجام  از  أ( استحقاق غیر 

از استحقاق عذاب بحث می‌کنیم نه تحقق آن، یعنی  آموزه‌های دینی،  اساس 

عذاب  واقعا  آیا  این‌که  اما  دارد؛  عــذاب  استحقاق  شــده،  مرتکب  گناه  کسی‌که 

می‌شود، نمی‌دانیم شاید عذاب شود و شاید هم خداوند او را ببخشد؛

ب( تفاوت میان بهشتیان و جهنمیان وجود دارد، به این معنا که بهشتیان با 

گر خدا  وعده‌ای که خداوند به آنان داده، بهشت حقشان است. بر این اساس، ا

بخواهد آنان را از حقشان محروم کند، با عدالت حضرت حق سازگار نیست؛ اما 

جهنمیان با عدم رعایت حقوق الهی، مستحق جهنم شده‌اند و این حق خداوند 

از آنان بگذرد، نه تنها ظلم و خلاف عدالت  گر خدا بخواهد  ، ا از ایــن‌رو است. 

نیست؛ بلکه نشانۀ فیض و فضل الهی است؛

گناه، نافرمانی از حضرت حق است، اصلا بحث  ج( نظر به این‌که حقیقت 

کوچک و بزرگ بودن گناه مطرح نیست، بحث این است کسی‌که به من همه چیز 

داده و در رأس تمام نعمت‌ها، به من وجود بخشیده و در ازای آن، از من خواسته 

از نامحرم بپوشانم تا باعث انحراف و آلودگی جوانان نشوم و  مثلا موی خودم را 

توجهی به آن نکرده‌ام، آیا با این سرپیچی و عصیان، مستحق تنبیه و مجازات 

از  بحث  بلکه  نیست؛  معصیت  و  اطاعت  مقدار  بحث  بنابراین،  بــود؟  نخواهم 

ی است؛ گردنکشی و فرمانبردار

د( با توضیحی که گذشت، روشن است چنین عذابی، مربوط به کسی است 



از شبهه تا فتنه248

ی  که با قصد سرپیچی و گردنکشی، نافرمانی کرده باشد؛ اما کسی‌که چند بار از رو

نادانی یا غفلت انجام داده و یا این‌که بعدا پشیمان شده باشد، مستحق عذاب 

نخواهد بود.

پاسخی دیگر

باید حالات مختلف را جدا نمود:

گر مقصود، مسلمانی است که در خارج از سرزمین اسلامی زندگی می‌کند،  1. ا

را  گفت مانند دیگر مسلمانان، به دستورات شرعی عمل نموده و حجاب  باید 

رعایت نماید. بنابراین، به‌نظر می‌رسد عدم رعایت حجاب، او را مستحق عقوبت 

و عذاب الهی نموده باشد؛

گر مقصود غیرمسلمانی باشد که در محیط غیر اسلامی زندگی می‌کند،  2. اما ا

چنان‌چه اطلاعی از دین اسلام و دستورات اسلامی نداشته باشد، یعنی احتمال 

و نسبت  را نمی‌دهد و سوء نیت نداشته  بر رعایت حجاب  الهی  وجود دستور 

، به‌خاطر عدم  به ندای فطرت، بی‌توجهی ننموده باشد، بازخواست و عذاب او

رعایت حجاب بی‌معنا است؛

گر بر اساس دین خود، به پوشیدگی و رعایت حجاب موظف  3. اما همین فرد، ا

گر فطرت  باشد، عدم رعایت حجاب، او را مستحق عذاب خواهد کرد. همچنین ا

ی را به پوشیدگی فراخوانده باشد، بی‌توجهی به ندای فطرت، او را  درونــی‌اش، و

مستحق عذاب خواهد نمود.

امروزه با گسترش ارتباطات و در دسترس بودن اطلاعات، بعید به‌نظر می‌رسد 

که وجــود دستور شرعی، راجــع به پوشش و حجاب را  فــردی وجــود داشته باشد 

احتمال ندهد.



249 یگد زنردف اعف و باجح هفتم: لصف   ﻿

گرچه با ارتکاب هر گناهی، از جمله بی‌حجابی، انسان مستحق  در هر صورت، ا

عذاب می‌شود؛ اما توبه و بازگشت به‌سمت خدا و انجام اعمال نیک، می‌تواند بار 

نیکی‌های آدمی را سنگین‌تر کرده و انسان را از عذاب الهی نجات دهد.

ــادآور شــد حــجــاب، عــاوه بــر ایــن‌کــه حکم الهی اســت، یــک ضــرورت  باید یـ

، حکومت اسلامی ایران، با وضع قانون، اجرای  اجتماعی است. به همین خاطر

بر این اســاس، بدون قضاوت راجع  الزامی نموده است.  را  این حکم در جامعه 

ــراد، از ایشان می‌خواهد ایــن ضــرورت اجتماعی و  به بهشتی یا دوزخــی بــودن اف

کنند. ممکن است این قانون و الزام در محیط زندگی  این قانون مهم را رعایت 

مسلمانی که در خارج از ایران زندگی می‌کن،د وجود نداشته باشد؛ اما از عواقب 

ی و نارضایتی خدا، در امان نخواهد بود؛ مگر توبه نماید یا اعمال نیک او  اخرو

که پیامدهای بی‌حجابی را پوشش دهد. همچنین است  ی فــراوان باشد  به‌قدر

حال فرد غیرمسلمانی که قبح بی‌حجابی را با آموزه‌های دینی خود و یا ندای درونی 

یافته؛ ولی به ندای فطری، پاسخ شایسته‌ای نمی‌دهد. فطرت در



از شبهه تا فتنه250

دلیل شرعی حجاب

آیا دلیل شرعی برای الزام به حجاب وجود دارد؟

این بحث، از دو جهت، قابل بررسی است: اول، الزامی بودن حجاب بانوان 

کمیت نظام  در منابع شرعی و دوم، روا بودن اجبار بر رعایت حجاب در زمان حا

اسلامی. 

بخش اول: وجوب و الزام شرعی حجاب

وجوب و الزام شرعی حجاب، از احکام مسلم اسلامی، از زمان پیامبر اسلام 

بر لزوم  ــی مستند اســت. دلائــل متعددی  و روای کنون اســت و به دلائــل قرآنی  تا

حجاب، دلالت می‌کنند که در ادامه، به برخی اشاره می‌کنیم:

ادلۀ قرآنی حجاب

آیات متعددی در قرآن، راجع به حجاب و نگاه و کیفیت رابطۀ زن و مرد وارد 

: شده که مهم‌ترین آن‌ها، عبارت است از

مُؤْمِنِينَ 
ْ
وَاجِكَ وَبَنَاتِكَ وَنِسَآءِ ال بِيُّ قُلْ لاَزْ نَّ

ْ
هَا ال ّيُ

َ
أ( در آیۀ 59 سورۀ احزاب آمده: >يَآ أ

 ! <؛ ای پیامبر
ً
حِيما  رَّ

ً
هُ غَفُورا انَ ال��ل

َ
ن يُعْرَفْنَ فَلاَيُؤْذَيْنَ وَك

َ
دْنیَ أ

َ
يْهِنَّ مِن جَلاَبِيبِهِنَّ ذَلِكَ أ

َ
يُدْنِينَ عَل

: جلباب‌ها )روسری‌های بلند( خود را  به همسران و دخترانت و زنان مؤمنان بگو

کار برای این‌که شناخته شوند و مورد آزار قرار نگیرند،  بر خویش فروافکنند. این 

کنون خطا و کوتاهی از آن‌ها سرزده، توبه کنند. خداوند همواره  گر تا بهتر است و ا

آمرزنده رحیم است«.

وا 
ُ

مُؤْمِنِينَ يُغُضّ
ْ
ل ِ
ّ
؟ص؟ می‌فرماید: >قُل ل ، خطاب به پیامبر ب( آیات 30 و 31 از سورۀ نور

مُؤْمِنَاتِ يَغْضُضْنَ 
ْ
ل ِ
ّ
هَ خَبِيرٌ بِمَا يَصْنَعُونَ ـ وَقُل ل هُمْ إِنَّ ال��ل

َ
ی ل

َ
زْك

َ
وجَهُمْ ذَلِكَ أ يَحْفَظُوا فُرُ بْصَارِهِمْ وَ

َ
مِنْ أ



251 یگد زنردف اعف و باجح هفتم: لصف   ﻿

ی جُيُوبِهِنَّ 
َ
بْنَ بِخُمُرِهِنَّ عَل يَضْرِ

ْ
 مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَل

َ
ينَتَهُنَّ إِلاّ وجَهُنَّ وَ لاَيُبْدِينَ زِ بْصَارِهِنَّ وَ يَحْفَظْنَ فُرُ

َ
مِنْ أ

إِخْوَانِهِنَّ  وْ
َ
تِهِنَّ أ

َ
بْنَآءِ بُعُول

َ
وْ أ

َ
بْنَآئِهِنَّ أ

َ
وْ أ

َ
تِهِنَّ أ

َ
وْ ءَابَآءِ بُعُول

َ
وْ ءَابَآئِهِنَّ أ

َ
تِهِنَّ أ

َ
 لِبُعُول

َ
ينَتَهُنَّ إِلاّ وَ لاَيُبْدِينَ زِ

بَةِ مِنَ  وْلِي الإِرْ
ُ
ابِعِينَ غَيْرِ ا وِ التَّ

َ
يْمَانُهُنَّ أ

َ
تْ أ

َ
ك

َ
وْ مَا مَل

َ
وْ نِسَآئِهِنَّ أ

َ
خَوَاتِهِنَّ أ

َ
وْ بَنِي أ

َ
وْ بَنِي إِخْوَانِهِنَّ أ

َ
أ

مَ مَا يُخْفِينَ مِن 
َ
رْجُلِهِنَّ لِيُعْل

َ
بْنَ بِا سَآءِ وَ لاَيَضْرِ ی عَوْرَاتِ النِّ

َ
وا عَل مْ يَظْهَرُ

َ
ذِينَ ل

َّ
فْلِ ال وِ الطِّ

َ
جَالِ أ الرِّ

مْ تُفْلِحُونَ<؛ به مؤمنان بگو چشم‌های خود 
ُ

ك
َّ
عَل

َ
مُؤْمِنُونَ ل

ْ
هَا ال ّيُ

َ
 أ

ً
هِ جَمِيعا ی ال��ل

َ
ينَتِهِنَّ وَ تُوبُوا إِل زِ

کیزه‌تر  را )از نگاه به نامحرمان( فرو گیرند و عفاف خود را حفظ کنند‌. این برای آنان پا

گاه است و به زنان با ایمان بگو چشم‌های  است. خداوند از آن‌چه انجام می‌دهند، آ

ینت خود را  خود را )از نگاه هوس آلود( فرو گیرند و دامان خویش را حفظ کنند و ز

جز آن مقدار که نمایان است آشکار ننمایند و )اطراف( روسری‌های خود را بر سینۀ 

ینت خود را آشکار نسازند، مگر  خود افکنند )تا گردن و سینه با آن پوشانده شود( و ز

برای شوهرانشان، یا پدرانشان، یا پدر شوهرانشان، یا پسرانشان، یا پسران همسرانشان، 

یا  کیششان،  زنان هم  یا  یا پسران خواهرانشان،  برادرانشان،  یا پسران  برادرانشان،  یا 

بردگانشان )کنیزانشان(، یا افراد سفیه که تمایلی به زن ندارند، یا کودکانی که از امور 

گاه نیستند و هنگام راه رفتن، پاهای خود را به زمین نزنند تا  جنسی مربوط به زنان آ

گوش رسد( و  که بر پا دارنــد به  ینت پنهانیشان دانسته شود. )و صدای خلخال  ز

همگی به‌سوی خدا باز گردید ای مؤمنان، تا رستگار شوید«.

یخ و روایات، در مجموع، استفاده می‌شود  ، توار با مراجعه به کتب لغت، تفاسیر

که دامن آن،  « و به‌معنای مقنعه و روسری بلندی است  « جمع »خِمار که »خُمُر

ی گردن و سینه‌ها را می‌پوشاند و »جلابیب« جمع »جلباب«، به‌معنای ملحفه،  رو

ی سایر لباس‌ها پوشیده می‌شود و سراسر بدن  چادر یا شنل بلندی است که رو
را دربر می‌گیرد.1

1. رک: محمد طوسی، التبیان فی تفسیر القرآن، ج8، ص361؛ محمدحسین طباطبائی، المیزان فی تفسیر القرآن، 



از شبهه تا فتنه252

با توجه به این‌که سایر اعضای بدن، معمولا پوشیده بوده و هست، با پوشاندن 

گــردن و بــالای سینه بر اســاس مفاد آیــات، تقریبا حد حجاب شرعی  موی سر و 

، فقها، معمولا بر زن‌ها لازم  کرده است. به همین خاطر را قرآن، به‌صراحت بیان 

دانسته‌اند جز صورت و دستان )از مچ تا سرانگشتان(، تمام اندام و زیبایی‌های 

در  تحقیق،  و  مطالب  تفصیل  بپوشانند.  نا‏محرمان  دیــد  از  آن‌را  غیر  و  خــداداد 

مفردات آیات و اقوال مفسران و فقها گذشت.

ادلۀ روایی حجاب

در روایات متعددی از پیشوایان معصوم آمده که تنها بخشی از بدن که بر زنان 

پوشاندن آن لازم نیست و بــرای مــردان، نگاه به آن مواضع، بــدون شهوت حلال 

است، صورت و دست‌های ایشان )از مچ تا سر انگشت( است. مثلا در روایتی 

ينتها قال الوجه و الكفين؛ از امام صادق؟ع؟  آمده: »و سئل عما تظهر المرأة من ز

سؤال شد: زن چه بخشی از زیبایی خود را می‌تواند نپوشاند، فرمود: صورت و مچ 

دست تا انگشت«.1 

ی 
َ
 عَل

ً
تْ- کانَ حَقّا

َ
وْجِهَا فَإِنْ فَعَل ینَ لِغَیرِ زَ نْ تَتَزَ

َ
در برخی روایات بیان شده: >وَ نهی أ

ارِ<؛ رسول خدا از خودآرایی زن برای غیر همسر نهی کرده  نْ یحْرِقَهَا بِالنَّ
َ
وَجَلَّ أ هِ عَزَّ ال��ل

ینت نماید، خدا بر خود لازم می‌داند او  گر زنی خود را برای غیر شوهرش ز و فرمود: ا

را گرفتار عذاب جهنم نماید«.

ینت‌های موجود در اعضا، به‌عنوان  در بعضی احادیث، به‌جای موضع، به ز

اشاره به اعضا ذکر شده، از جمله در روایتی معتبر زراره از امام صادق؟ع؟ نقل 

ج16، ص339.

1. محمد حر عاملی، وسائل الشیعة، ج‏20، ص202، باب109، ح25429.



253 یگد زنردف اعف و باجح هفتم: لصف   ﻿

 1. ا مَا ظَهَرَ مِنْهَا< در آیۀ شریفه، عبارت است از سرمه و انگشتر
َّ
می‌کند که مراد از >إِل

، یعنی دست است.  منظور موضع سرمه، یعنی چشم و صورت و موضع انگشتر

در حدیثی دیگر ابوبصیر می‌گوید: »از امام صادق؟ع؟ پرسیدم راجع به قول 

ا مَا ظَهَرَ مِنْهَا< که مراد چیست؟ فرمود: انگشتر و مشک 
َّ
ينَتَهُنَّ إِل خداوند >وَ لايُبْدِينَ زِ

(«2 که اشاره به موضع آن‌هاست. به این ترتیب، بر اساس روایات نیز اثبات  )عطر

می‌شود حجاب واجب است و جز صورت و بخشی از دستان، سایر قسمت‌های 

بدن زن باید پوشیده باشد.

روایات در مورد الزام و وجوب حجاب و حدود آن بسیار است.3

اجماع فقیهان بر لزوم حجاب

اجماع و ضــرورت بین همۀ مسلمانان، اعم از شیعه و سنی، بر لزوم پوشش 

عورت مرد و کل بدن زن، غیر از موارد استثنا است. جمیع فقها، به این مطلب، با 

اندک تفاوتی فتوا داده‌اند. البته این اجماع، مستند به آیات و روایات است، مثلا 

مرحوم سید محسن حکیم می‌گوید: »واجب است زن تمام بدن خود را بپوشاند، 
به‌دلیل اجماع؛ بلکه بالاتر ضرورت دین«.4

1. محمد بن یعقوب کلینی، الکافی، ج5، ص521، حدیث3: محمد بن یعقوب، عن احمد بن محمد بن عیسی، 
، عن زراره، عن ابی عبدالله  عن محمد بن خالد و الحسین بن سعید، عن القاسم بن عروة، عن عبدالله بن بکیر

فی قول الله عزوجل: »الا ما ظهر منها« قال:الزینة الظاهرة، الکحل والخاتم.

، عن ابی  2. همان، حدیث4: عن الحسین بن محمد، عن احمد بن اسحاق، عن سعد بن مسلم، عن ابی بصیر
ینتهن الا ما ظهر منها« قال: الخاتم والمسکة و هی  عبدالله؟ع؟  قال:سألته عن قول الله عزوجل »و لایبدین ز

القلب.

3. به‌عنوان نمونه، برای دیدن روایات بیشتر با همین موضوع رک: وسائل الشیعة، ج‌20، ص 200 به بعد.

4. محسن حکیم طباطبائی، مستمسک العروة الوثقی، ج14، ص59.



از شبهه تا فتنه254

سیره متشرعه بر لزوم حجاب

کنون، نسل به نسل،  مردان و زنان مسلمانان، از زمان حضور معصومان؟عهم؟ تا

و در هیچ برهه‌ای  بوده‌اند  کیفیت مذکور  با  و ملتزم به مراعات حجاب  معتقد 

کید  یخ اسلام، این سیره بریده نشده و در زمان ائمه؟عهم؟ نیز مورد تائید و تأ از تار

بوده است. به این ترتیب، باید گفت لزوم رعایت حجاب در برابر نامحرمان و در 

سطح جامعه، حکمی شرعی و معتبر است که مدارک لازم را داشته و نمی‌توان آن‌را 

برساختۀ برخی از مسلمانان به‌شمار آورد.

بخش دوم: مبنای اجبار بر حجاب از طرف حکومت

در مورد مبنای الزام حکومتی حجاب، توجه به نکات ذیل راه گشا است:

می‌داند،  ی  ضــرور جامعه  سعادت  بــرای  که  را  ارزش‌هــایــی  حکومتی،  هر   .1

به شکل قانون درمــی‌آورد و چنین قوانینی را اجرایی می‌نماید. چنان‌که برخی از 

دولت‌های غربی، با این توجیه که حجاب با ارزش‌های جامعه در تعارض است، 

ی می‌کنند. حتی  کرده و چه بسا، آن‌را جرم‌انگار حجاب اسلامی را ممنوع اعلام 

برخی از کشورها مثل فرانسه، حجاب را مانع تحصیل و ورود به دانشگاه می‌دانند. 

کرده و به اجرا درمــی‌آورد.  حکومت اسلامی نیز ارزش‌هــای اسلامی را شناسایی 

ارزش‌هــای مهم و قوانین مبتنی بر این ارزش‌هــا در حکومت اسلامی، متکی به 

فرامین الهی )قــرآن(، آموزه‌های اولیای دین )سنت( و خرد بشری )عقل( است. 

ی از این ارزش‌ها، با برشمردن حرام‌ها و واجب‌های شرعی توسط هر یک  بسیار

از این دستورات و  بــزرگ، معین شده و حکومت اسلامی، به حمایت  از فقهای 

ارزش‌ها موظف است.

عــاوه بر دستورات مستقیم شرع به اجــرای حــدود و تعزیرات شرعی، قاعدۀ 

از  علنی  تخلف  برابر  در  می‌دهد  اجــازه  اسلامی  حکومت  به  نیز   » »تعزیر فقهی 



255 یگد زنردف اعف و باجح هفتم: لصف   ﻿

 ، واجبات و محرمات شرعی در سطح جامعه، اعمال قدرت نماید. قاعدۀ مزبور

مستند به آیات و روایات بوده و دارای اعتبار و شهرت قابل ملاحظه‏ای است. با 

وجود چنین مستندات شرعی، این حق و تکلیف برای حکومت ایجاد می‌شود که 

برای پاسداشت ارزش‌های دینی و حفظ آن در سطح جامعه، الزام حکومتی ایجاد 

نموده و تخلف علنی از آن‌را پیگیری و تعقیب قضایی نماید.

ویــژه‌ای در نصوص شرعی  برای عدم رعایت حجاب، مجازات  به‌رغم آن‌که 

تعیین نشده، وقتی‌که وجوب شرعی حجاب و حرمت ترک آن به اثبات رسیده 

«، روشن می‌شود الزام حکومت  باشد، با ضمیمه شدن قاعدۀ فقهی و معتبر »تعزیر

و  بی‌حجابی  بــرای  کیفر  تعیین  به‌وسیلۀ  عمومی،  انظار  در  حجاب  رعایت  به 

بدحجابی علنی و به‌کارگیری مجازات در برابر مخالفت آشکارا و عملی با حکم 

حجاب، با شرع و قانون موضوعه، کاملا همخوان است.

لاةَ  قامُوا الصَّ
َ
رضِ أ

َ
نّاهُم فيِ الأ

ّكَ
ذينَ إِن مَ

َّ
2. قرآن کریم در آیه 41 سوره حج می‌فرماید: >ال

مورِ<؛ مؤمنان کسانی هستند 
ُ
هِ عاقِبَةُ الأ رِ وَ لِّلَ

َ
وفِ وَ نَهَوا عَنِ المُنك وا بِالمَعر مَر

َ
كاةَ وَ أ وَ آتَوُا الزَّ

که هرگاه در زمین، به آن‌ها قدرت بخشیدیم، نماز را برپا می‌دارند و زکات می‌دهند و 

امر به معروف و نهی از منکر می‌کنند و پایان همۀ کارها، از آن خداست«. 

به موجب این آیه، بر حکومت اسلامی لازم است امر به معروف و نهی از منکر 

انظار  در  به حجاب  الــزام  بی‌تردید،  به مباحث پیشین،  با عنایت  باشد.  داشته 

عمومی، یکی از مصادیق امر به معروف و نهی از منکر است. بی‌شک، وقتی در این 

زمینه، نوبت به اقدام عملی برسد، حکومت اسلامی، بیش و  پیش از مسلمانان، 

حق برخورد با بی‌حجابی و بدحجابی علنی را خواهد داشت. مصادیق برخورد 

عملی، از نهی و توبیخ زبانی شروع شده و ممکن است به جریمه و حتی زندان 

ختم شود.



از شبهه تا فتنه256

مجازات‌های  فلسفۀ  اســت.  تعزیری  بی‌حجابی،  و  بدحجابی  مجازات   .3

تعزیری، حفظ مصالح و مقتضیات زمان و مکان است. به همین جهت، صراحتا 

است  اسلامی  حکومت  صلاحدید  به  و  مصلحت  اســاس  بر  تعزیر  شــده  بیان 

کم من المصلحه(، بنابر‌این، اصل اجرا و عدم اجرا، کیفیت  )التعزیر بمایراه الحا

کم نیز  کم جامعۀ اسلامی است. نظر حا و میزان مجازات تعزیری، بسته به نظر حا

دائرمدار مصالحی است که در بستر زمان و مکان شکل می‌گیرد. 

یکی از آثار وضع مقررات تعزیری، مانند دیگر مقررات جزایی، آن است که وجود 

آن، به پیشگیری از ارتکاب جرائم کمک می‌کند. با این وجود، در برخی از مواقع، 

زمینۀ اجــرای مجازات تعزیری فراهم نیست و در مــواردی هم مراحل اولیه تعزیر 

گرچه در برخی اوضاع و  ...( بسنده می‌کند، ا )تذکر و امر و نهی و توبیخ و موعظه و

با وجود برخی مقتضیات زمان و مکان یا وضع اجتماعی و فردی، اقتضای وضع 

مقررات تعزیری شدیدتر و اجرای موردی آن نیز وجود خواهد داشت. در چنین 

وضعی، ااعمال چنین مجازاتی، ضرورت خواهد یافت.

4. با توجه به حضور گستردۀ بانوان در جامعه و مصالح فراوانی که از جنبه‌های 

، ترک حجاب مفاسد  مختلف، بر حفظ حجاب مترتب می‌گردد، از سوی دیگر

همان‌گونه  است  طبیعی  می‌نماید،  اجتماع  و  خانواده  افــراد،  متوجه  را  ی  بسیار

دنیوی  اهـــداف  بــه  رســیــدن  ــرای  ب فرانسه،  مانند  ســکــولار  کشورهای  از  برخی  کــه 

نموده‌اند،  وضع  حجاب  ممنوعیت  جهت  در  الزامی  مقررات  خود‌ساخته‌شان، 

حکومت اسلامی نیز حق خواهد‌ داشت برای رسیدن به اهداف مبتنی بر عقل، 

وحی و سنت، مقرراتی الزامی وضع نموده و اجرای آن‌را با صلابت تمام پیگیری 

یشه در معارف الهی و خرد بشری )عقل( دارد. بر  نماید، به‌ویژه آن‌که این مقررات، ر

کیدات متعدد منابع شرعی بر مسئلۀ حجاب، حکومت  همین پایه، با توجه به تأ



257 یگد زنردف اعف و باجح هفتم: لصف   ﻿

اسلامی حق دارد نسبت به حجاب، مقررات الزامی متناسبی وضع نموده و آن‌را 

انظار  در  حجاب  رعایت  عمومی  و  فــردی  مصالح  راه،  ایــن  از  تا  نماید  اجــرایــی 

عمومی را تأمین نماید.

5. دولت، تا زمانی‌که آثار رفتار افراد محدود به خودشان باشد، حق تجسس در 

امور شخصی و دخالت در شیوۀ زندگی در محیط خصوصی و خانه‌های مردم و 

گر بی‌حجابی علنی در جامعه رخ دهد که گناه  حریم خصوصی آنان را ندارد؛ ولی ا

آشکار محسوب شده و آثار اجتماعی دارد، دولت حق دارد با وضع قوانینی از آن 

جلوگیری کند.

ارزش‌هــا و احکام  بــرای پاسداشت  و اجــرای مقررات جزایی، حتی  6. وضع 

ی در جوامع  فردی دینی پذیرفته شده‌ است. چنان‌که می‌بینیم تظاهر به روزه‌خوار

مختلف اسلامی، جرم تلقی شده و حتی مجازات‌های سنگینی به‌دنبال دارد. 

در حقیقت، به‌رغم آن‌که روزه یکی از احکام شخصی است و پیامدهای شرعی 

ی علنی،  ی، اصولا به خود افراد مربوط است، به‌جهت آن‌که روزه‌خــوار ــوار روزه‌خ

همگان  ــی‌آورد،  م پدید  را  مفاسدی  و  است  الهی  احکام  از  یکی  به  بی‌احترامی 

ی در انظار عمومی پذیرفته‌اند. به همین  به‌کارگیری مجازات را در برابر روزه‌خوار

محرمات،  تمام  ارتکاب  برای   ،638 مادۀ  در  اسلامی،  مجازات  قانون  در   ، خاطر

نیز به‌موجب تبصرۀ همین ماده  گرفته شده‌است.1 بی‌حجابی  مجازات در نظر 

1. ماده 638 قانون مجازات اسلامی )بخش تعزیرات و مجازات‌های بازدارنده(، پس از آخرین اصلاحات، به این 
کن عمومی و معابر تظاهر به عمل حرامی نماید، علاوه بر  صورت است: »ماده 638: هر کس علنا در انظار و اما
کیفر عمل به حبس از ده روز تا دو ماه یا تا ۷۴ ضربه شلاق محکوم می‌گردد و در صورتی‌که مرتکب عملی شود 
که نفس عمل دارای کیفر نمی‌باشد؛ ولی عفت عمومی را جریحه‌دار نماید، فقط تا ۷۴ ضربه شلاق محکوم 
می‌گردد. تبصره‌: زنانی که بدون حجاب شرعی در معابر و انظار عمومی ظاهر شوند، به حبس از ده روز تا دو ماه 

یال جزای نقدی محکوم خواهند شد«. و یا از 2.000.000 تا 10.000.000 ر



از شبهه تا فتنه258

ی بی‌حجابی  گرچه اصل مادۀ یادشده، برای جرم‌انگار جرم بوده و مجازات دارد. ا

، با عنایت به مصالحی در تبصرۀ همین ماده، مجازات  کافی بود؛ ولی قانونگذار

بدون  که  »زنانی  می‌نماید:  تصریح  و  نموده  معین  خاص  به‌شکل  را  بی‌حجابی 

حجاب شرعی، در معابر و انظار عمومی ظاهر شوند، به حبس از ده روز تا دو ماه و 

یال جزای نقدی، محکوم خواهند شد«. یا از 2.000.000 تا 10.000.000 ر

7. اصل سوم، اصل چهارم و اصل هشتم قانون اساسی نیز از نصوص قانونی 

که می‌توان موظف بودن دولت، در الزام به حجاب را از آن استفاده نمود.  است 

ی اسلامی ایران، موظف است برای نیل  در اصل سوم آمده است: »دولت جمهور

به اهداف مذکور در اصل دوم، همۀ امکانات خود را برای امور ذیل به‌کار برد: ‏1‏. 

ایجاد محیط مساعد برای رشد فضائل اخلاقی، بر اساس ایمان و تقوا و مبارزه با 

کلیه مظاهر فساد و تباهی ...« که الزام به حجاب، به ایجاد چنین محیطی کمک 

خواهد کرد.

در اصل چهارم آمده: »کلیۀ قوانین و مقررات مدنی، جزایی، مالی، اقتصادی، 

اسلامی  موازین  اســاس  بر  باید  این‌ها،  غیر  و  سیاسی  نظامی،  فرهنگی،  ی،  ادار

باشد. این اصل، بر اطلاق یا عموم همۀ اصول قانون اساسی و قوانین و مقررات 

کم است«. دیگر حا

حجاب در انظار عمومی، یکی از احکام دین است و رعایت آن برای رسیدن به 

ایمان و تقوا لازم است. بنابراین، وضع قانون در آن‌باره، مشروع خواهد بود. بر اساس 

قانون، نمی‌توان عــدم مراعات حجاب  با وضــع  گفت حتی  ایــن اصــل، می‌توان 

قانونی تدوین شود،  گر چنین  ا که  را مجاز دانست؛ چرا انظار عمومی  شرعی در 

مخالف موازین شرعی خواهد ‌بود و به موجب اصل یاد شده، بی‌اعتبار و غیر قابل 

ی اسلامی ایران، دعوت به  استناد خواهد ‌بود. در اصل هشتم آمده: »در جمهور



259 یگد زنردف اعف و باجح هفتم: لصف   ﻿

، وظیفه‌ای است همگانی و متقابل بر عهدۀ  ، امر به معروف و نهی از منکر خیر

، دولت نسبت به مردم و مردم نسبت به دولت و شرایط و  مردم نسبت به یکدیگر

کیفیت آن‌را قانون معین می‌کند. )المؤمنون و المؤمنات بعضهم اولیاء  حدود و 

(‏«. بعض یامرون بالمعروف و ینهون عن المنکر

و بی‌حجابی در  از مصادیق معروف  انظار عمومی، یکی  رعایت حجاب در 

انظار عمومی، از مصادیق منکر بوده و بر این اساس، باید با بی‌حجابی علنی، 

به‌شکل صحیحی برخورد شود، علاوه بر این‌که بر پایۀ این اصل، وضع قانون دربارۀ 

حجاب و برخورد با بی‌حجابی نیز ضرورت دارد.

ی نبودن آن، مردم بیشتر  این ادعا که با آزاد گذاشتن حجاب در جامعه و اجبار

سمت حجاب می‌روند، نادرست است؛ زیرا تأثیر ظاهر افراد بر دیگران انکارناپذیر 

، با  یادی از افراد بی‌حجاب تأثیرات منفی می‌پذیرند. از سوی دیگر است و افراد ز

رعایت حجاب در انظار عمومی، از چنین آثار سویی پیشگیری می‌شود. 

اسلام با بیان تعلیماتی در زمینۀ پوشش و حجاب در انظار عمومی، می‌خواهد 

ــردارد و جامعه را از  ــ کـــردن زمینۀ روشـــن شــدن آتــش شــهــوت را از مــیــان ب فــراهــم 

ی‌های خاموش کردن این آتش رهایی می‌بخشد.  دشوار

ظاهر نیمه عریان زنان، علاوه بر این‌که امنیت خود آنان را به مخاطره می‌اندازد 

و زمینۀ تعرض به ایشان را فراهم مــی‌آورد، موجب جلب مردان بیگانه به ایشان، 

فراوانی  ی‌های  و ناهنجار زنا  تجاوزات جنسی، خودارضایی و عوارض سوء آن، 

گاهی ناممکن است. علاوه بر  کردن آن، بسیار دشوار و حتی  که برطرف  می‌شود 

ی روابط نامشروع نامحرمان، بی‌حیایی و بی‌عفتی زنان و بی‌غیرتی  این، عادی ساز

، از پیامدهای سوء بی‌حجابی و بدحجابی است.  و هرزگی مردان و آثار سوء دیگر



از شبهه تا فتنه260

الزام  ی و دوراندیشی حکم می‌کند حکومت اسلامی،  به همین جهت، خــردورز

قانونی برای رعایت حجاب در انظار عمومی وضع نموده و اجرا شدن این مقررات 

الزامی را دلسوزانه پیگیری نماید.

جلوگیری از بی‌حجابی

برای  دلیلی  چه  انسا‌ن‌هاست،  شخصی  امــور  جزء  بدحجابی  و  بی‌حجابی 

، نسبت به بی‌حجابی و بدحجابی وجود دارد؟ وجوب نهی از منکر

، مخصوص  در گام نخست، باید توجه داشت که امر به معروف و نهی از منکر

، همۀ دستورات  امور اجتماعی نیست؛ بلکه دایرۀ امر به معروف و نهی از منکر

بر  شرعی، اعم از فــردی و اجتماعی، خصوصی و عمومی و واجــب و حــرام را در

می‌گیرد. بنابراین، به کسی هم که نماز نمی‌خواند یا نماز را سبک می‌شمارد، یا مثلا 

موسیقی حرام گوش می‌دهد یا روزه نمی‌گیرد هم باید امر به معروف و نهی از منکر 

کرد و این کار جزء واجبات مهم دینی است. در قرآن کریم و روایات، به‌هیچ‌وجه 

، منحصر در امور اجتماعی  این دو واجب الهی، یعنی امر به معروف و نهی از منکر

یا عمومی نشده‌اند. 

اما در پاسخ به شبهۀ شخصی بودن پوشش و لباس و آزادی افراد در انتخاب 

نوع و اندازه و چگونگی لباس و این‌که نباید برای دیگران، مرزکشی و تعیین وظیفه 

نمود و بنابراین، هرگونه برخورد با افراد بدحجاب و بی‌حجاب ممنوع است و حتی 

حکومت‌ها، حق دخالت عملی در این زمینه را ندارند، می‌توان گفت که این ادعا، 

ناشی از یک‌جانبه‌نگری و تک‌بعدی اندیشیدن و عدم درک عمیق مسئله است.

برخلاف ادعای فوق، حجاب و پوشش در انظار عمومی، امر شخصی نیست؛ 

بلکه کاملا اجتماعی است. برای روشن شدن این نکته، باید معیار صحیحی برای 



261 یگد زنردف اعف و باجح هفتم: لصف   ﻿

ی و همۀ  گر دامنۀ تأثیر رفتار فردی یا اجتماعی بودن یک عمل را معین ساخت. ا

گر سود و  یان آن به خود فرد محدود بود، می‌توان آن‌را شخصی دانست؛ اما ا سود و ز

ی نمی‌توان آن‌را فردی  یان و آثار آن، به جامعه و افراد آن گسترش یافت، به‌هیچ رو ز

دانست.

ی، امری اجتماعی محسوب خواهد شد و افراد جامعه،  بیتردید، چنین رفتار

حق ابراز نظر راجع به آن‌را خواهند داشت و هر اندازه، عمق و دامنۀ آثار منفی آن 

یارویی با آن نیز می‌تواند شدیدتر باشد. بر جامعه و افراد بیشتر باشد، کیفیت رو

ولی  باشد؛  ، اجتماعی  از جهتی دیگر و  فــردی  از جهتی،  رفتار می‌تواند  یک 

نماید.  توجیه  آن‌را  اجتماعی  جهات  گرفتن  نادیده  نمی‌تواند  آن،  فردی  جهات 

که از جهاتی، پوشش امری  دربارۀ پوشش و ظاهر انسان‌ هم، واقعیت این است 

فردی است و از جهاتی، امر اجتماعی است؛ اما وقتی کثیفی و تمیزی‌ها، زشتی و 

زیبایی‌ها، اصل پوشش و میزان آن، رنگ و مدل آن، تأثیر مستقیم و گاهی فراوان 

و عمیق در بینندگان و اشخاص مرتبط داشته باشد، نمی‌توان آن‌را امری شخصی 

تائید می‌کند.  آن‌را  نیز وجـــدان،  و  و وحــی  و تجربه  و عقل  کــرد. عــرف  توصیف 

کرده و در انظار  که لباسی نامناسب به تن  بنا‌بر‌این، نمی‌توان برخورد با افرادی را 

عمومی حاضر می‌شوند، غیر قابل بازخواست تلقی نمود و امر به معروف و نهی از 

، نسبت به ایشان و همچنین برخورد ضابطان قضایی با آنان را دخالت در  منکر

امور شخصی تلقی کرده و ناروا دانست.

همان‌گونه که یکی از مسافران کشتی و یا هواپیما، حق ندارد محل نشستن خود 

را با این توجیه که مربوط به شخص من است، سوراخ کند و بگوید در حیطۀ امور 

شخصی خود، حق دارم آن‌طور که میل دارم رفتار کنم، شخصی هم که در انظار 

که می‌خواهد سخن بگوید  عمومی حضور می‌یابد، حق نخواهد داشت، هرگونه 



از شبهه تا فتنه262

و رفتار کند. به همین صورت، حق نخواهد داشت هرگونه که میلش اقتضا نمود، 

و  ارزش‌هــای جامعه  که  یابد  انظار حضور  در  به‌شکلی  باید  بلکه  بپوشد؛  لباس 

حقوق دیگران را مورد تعرض قرار ندهد. 

کشتی و  کشتی، ممنوع از تصرف در  که مسافر هواپیما و  در واقع، همان‌طور 

 ، آسیب زدن به امنیت جانی مسافران است و مسافران و مسئولان امنیت پرواز

و  رفتار  که  همان‌گونه  و  کنند  مقابله  ی  خرابکار چنین  با  می‌دهند  حق  خود  به 

کمیت  گفتار مخالف امنیت جانی و ارزش‌های جامعه ممنوع است و افراد و حا

جامعه به خود حق می‌دهند با آن برخورد کنند، لباس و پوشش مخالف ارزش‌ها و 

امنیت اخلاقی نیز ممنوع است و حق نهی از منکر و برخورد قانونی با بی‌حجاب 

و بدحجاب وجود خواهد داشت. همچنین فردی که با رفتار نادرست و پوشش 

نامناسب خود، به امنیت اخلاقی جامعه آسیب وارد کند یا در صدد آسیب زدن 

باشد، باید پذیرای نهی از منکر دلسوزان و برخوردهای قانونی باشد. 

که با بی‌حجابی و  تخریب جسم و روح و ایمان افــراد جامعه، توسط افــرادی 

بد‌حجابی خود موجب آن می‌شوند، کمتر از سوراخ کردن کشتی و نابودی جان و 

مال مسافران نیست.

گاهند  آ به‌خوبی  بدحجاب،  و  بی‌حجاب  افـــراد  خــود  جمله  از  ــراد،  افـ همۀ 

گر ایشان، واقعا  پوشش، لباس، حجاب و نوع آرایش ایشان در دیگران تأثیر دارد. ا

پوشش و ظاهر خود را امری شخصی و سلیقه‌ای می‌دانستند و یا آن‌را فاقد هرگونه 

اثر مثبت و منفی در بینندگان می‌دانستند، این‌همه هزینه برای لباس و ظاهر خود 

و وجود سالن‌های آرایش، لوازم آرایش، آینه‌ها، انواع مدل لباس، طرح لباس، رنگ 

، با علم به  یادی از توجه به این امور لباس و نظیر آن، چه توجیهی داشت؟! بخش ز

تأثیر در بینندگان است.



263 یگد زنردف اعف و باجح هفتم: لصف   ﻿

تأثیر  بی‌حجاب،  و  بدحجاب  ــراد  اف از  ی  بسیار قصد  اســت  ممکن  گــرچــه،  ا

مثبت در محارم و دوستانشان باشد؛ ولی نمی‌توان پیامدها و آثار سوء بدحجابی 

ایشان در جامعه را انکار کرد. به همین جهت، نهی از این شیوۀ پوشش در انظار 

که این قبیل  عمومی، عقلا و شرعا ضرورت دارد و حکومت اسلامی در مــواردی 

، مداخله و حتی اقــدام به بازداشت و  پوشش‌ها به اصــرار انجام شود، حق تذکر

کمه و مجازات خواهد داشت. محا

الهی  بعدی  اجتماعی،  و  فــردی  بعد  و  انسانی  جنبه‌های  کنار  در  حجاب 

و دینی هم دارد.1 حجاب زن، حق الله است. دستورات دینی در مورد حجاب، 

چنین حیثیتی را به آن بخشیده است. بنابراین، وقتی دین برای زن در مواجهه 

با نامحرم و برای حضور در جامعه، احکامی تعیین نموده‌ و در صورت تخلف از 

آن احکام، برای دیگران حق و تکلیف امر به معروف و نهی از منکر معین نموده، 

در برابر فرمان الهی، نمی‌توان مقاومت کرده و گفت در مورد پوشش دیگران، نباید 

دخالت کرد و تذکر داد و یا برای چگونگی پوشش و احکام آن، قانون وضع نموده و 

اهُمْ  ذینَ إِنْ مَکنَّ
َّ
یا تعقیب قضائی نمود. قرآن کریم در آیۀ 41 سورۀ حج می‌فرماید: >ال

مُورِ<؛ 
ُ
هِ عاقِبَةُ الأ مُنْکرِ وَ لِّلَ

ْ
وفِ وَ نَهَوْا عَنِ ال مَعْرُ

ْ
وا بِال مَرُ

َ
کاةَ وَ أ لاةَ وَ آتَوُا الزَّ قامُوا الصَّ

َ
رْضِ أ

َ
فیِ الأ

پا  بر را  که هرگاه در زمین به آن‌ها قدرت بخشیدیم، نماز  کسانی هستند  مؤمنان 

می‌دارند و زکات می‌دهند و امر به معروف و نهی از منکر می‌کنند و پایان همۀ 

کارها، از آن خداست«. 

بر اساس این آیۀ شریفه، ایجاد حکومت اسلامی و توانمندی آن، ضرورت امر به 

معروف و نهی از منکر را روشن می‌نماید. حجاب داشتن نیز با توجه به ادلۀ وجوب 

1. عبدالله جوادی آملی، زن در آینه جلال و جمال، ص424-426.



از شبهه تا فتنه264

به‌خاطر  قطعا  نیز  بی‌حجابی  و  بدحجابی  و  شده  تلقی  »معروف«  بی‌تردید  آن، 

« محسوب می‌شود. مخالفت با موازین دینی، »منکر

، از نگاه سرد و تذکر زبانی شروع  گرچه مراحل امر به معروف و نهی از منکر ا

مــی‌شــود؛ ولــی در صــورت عــدم تأثیر و وجــود قــدرت اجــرایــی، بــه مــراحــل بعد و 

کل  ک در مورد قاعدۀ »التعزیر فی  به‌کارگیری قوۀ قهریه منتهی می‌شود. این ملا

ی است. مصادیق تعزیر  ی است( نیز جار معصیه« )تعزیر در هر معصیتی جار

، از منع و توبیخ زبانی شروع شده و  شرعی، به‌عنوان یکی از مراتب نهی از منکر

ممکن است به جریمه و زندان و مواردی از این دست ختم شود.



265 یگد زنردف اعف و باجح هفتم: لصف   ﻿

گناه بی‌حجاب

به چه دلیل عدم رعایت حجاب در انظار عمومی گناه کبیره است؟

دو دلیل برای گناه کبیره بودن بدحجابی، قابل ذکر است: 

که  که به‌دست ما رسیده، احادیث متعددی وجود دارد  اولا، در میان روایاتی 

از  ی  بسیار می‌دانیم  آن‌که  به‌ویژه  می‌کند.  قلمداد  عذاب  مستحق  را  بدحجابی 

روایات، به‌دست ما نرسیده است. با این وجود، همین احادیث مسئله را روشن 

می‌کند.1 

برخی از فقها، هنگام تعریف گناه کبیره، می‌نویسند: »گناهی است که بر کبیره 

بودن آن آیه یا روایتی دلالت داشته باشد و یا در قرآن و روایــات معصومین برای 

ارتکاب آن عذاب داده شده باشد«.‌2 

گناه صغیره باشد، استمرار آن، اصرار بر  که ارتکاب بدحجابی  ثانیا، بر فرض 

کبیره به‌شمار می‌رود؛ زیرا بر اساس روایات  گناه  صغیره محسوب شده و حتما 

کبیره شمرده می‌شود.  گانۀ  گناه جدا گناه صغیره،  ارتکاب  بر  معصومان، اصرار 

 صَغِیرَةَ مَعَ الِإصْرَارِ ...«،3 یعنی با وجود 
َ

چنان‌که از امام صادق؟ع؟ روایت شده‌: »ل

بود.  خواهد  کبیره  گناه  بلکه  نمی‌شود؛  محسوب  صغیره  صغیره،  گناه  بر  اصــرار 

1. به‌عنوان نمونه، روایتی از امیر مؤمنان که در آن آمده: »... عن علي؟ع؟  قال: دخلتُ أنا و فاطمة على رسول الله- 
فوجدتهُ يبكي بكاء شديدا فقلتُ له فداك أبي و أمي يا رسول الله ما الذي أبكاك فقال يا علي ليلة أسري بي إلى 
السماء رأيتُ نساء من أمتي في عذاب شديد فأنكرتُ شأنهن فبيكت لما رأيتُ مِن شدة عذابهن ثم ذكر حالهن 
إلى أن قال فقالتْ فاطمة- حبيبي و قرة عيني أخبرني ما كان عملهن فقال أما المعلقة بشعرها فإنها كانت 

لاتغطي شعرها من الرجال‏ ...« رک: محمد حر عاملی، وسائل الشیعة، ج 20 ص213.

2. محمدكاظم طباطباىي يزدى، عروةالوثقى، ج 1، ص 800.

3. محمد بن یعقوب کلینی، الکافی، ج‌2، ص 288.



از شبهه تا فتنه266

مرتکب بی‌حجابی و بدحجابی در انظار عمومی، هر لحظه مشغول سرپیچی از 

این دستور واجب بوده و علاوه بر آن، با بی‌توجهی به آن اصرار می‌ورزد که این اقدام 

را انجام دهد و حتی در مواردی، چنان بر کردۀ خود مصر است که وجوب شرعی 

حجاب را انکار می‌نماید.



267 یگد زنردف اعف و باجح هفتم: لصف   ﻿

مجازات قانونی بی‌حجابی

چه مجازات قانونی، در برابر بی‌حجابی وجود دارد و چرا؟

ی اسلامی، مجازاتی  مجازات بدحجابی و بی‌حجابی در مقررات نظام جمهور

تعزیری است. این مجازات در تبصرۀ مادۀ 638 قانون مجازات اسلامی، بخش 

گناهان در انظار  تعزیرات تعیین شده است. مادۀ 638 برای ارتکاب علنی همۀ 

عمومی، کیفری نسبتا سنگین )از جزای نقدی و حبس تا شلاق( در نظر گرفته و 

مبنای حکم، آن است که انجام هر گناه در انظار عمومی، گناهی اجتماعی است 

که شرعا قابل تعزیر است )التعزیر لکل امر حرام(. همچنین بر مبنای اصل قانونی 

بودن جرم و مجازات، قانون‌گذار از پیش اعلام کرده در صورت ارتکاب علنی عمل 

حرام، مجازات تعزیری اعمال خواهد شد. 

علنی  بــه‌صــورت  حــرام  ارتــکــاب  از  مصداقی  عمومی،  انــظــار  در  بی‌حجابی 

است. با این وجود، به‌جهت ملاحظاتی، در تبصرۀ مادۀ یاد شده، مجازاتی نسبتا 

سبک‌تر )صرفا یکی از دو مجازات جزای نقدی و یا حبس ده روزه تا دو ماهه( برای 

گرفته شده است. فارغ از آن‌که مرتکب، چه  بی‌حجابی در انظار عمومی در نظر 

دین یا مذهبی داشته باشد. ماده یاد‏شده، به این صورت است: »ماده 638: هر 

، تظاهر به عمل حرامی نماید، علاوه  کن عمومی و معابر کس، علنا، در انظار و اما

بر کیفر عمل، به حبس از ده روز تا دو ماه یا تا ۷۴ ضربۀ شلاق محکوم می‌گردد و 

در صورتی‌که مرتکب عملی شود که نفس عمل دارای کیفر نمی‌باشد؛ ولی عفت 

عمومی را جریحه‌دار نماید، فقط تا ۷۴ ضربۀ شلاق محکوم می‌گردد«.

که بدون حجاب شرعی، در معابر و انظار عمومی ظاهر شوند،  تبصره‌: زنانی 



از شبهه تا فتنه268

یال جزای نقدی، محکوم  به حبس از ده روز تا دو ماه و یا از 2.000.000 تا 10.000.000 ر

خواهند شد. 

به این ترتیب، مجازات ارتکاب هر عمل حرام در انظار عمومی، معین شده و 

یکی از دو مورد حبس از ده روز تا دو ماه و یا تا 74 ضربۀ شلاق برای آن قابل اعمال 

است؛ اما مجازات بی‌حجابی در انظار عمومی، یکی از دو مورد حبس ده روزه تا 

یست هزار تا یک میلیون تومان خواهد بود.  دو ماهه و یا دو

مجازات  از  سبک‌تر  مجازاتی  عمومی،  انظار  در  بی‌حجابی  بــرای  قانونگذار 

ارتکاب سایر اعمال حرام در نظر گرفته است. مجازات یاد شده، به‌خاطر »ارتکاب 

حرام در انظار عمومی« است، نه صرف ارتکاب حرام. بنابراین، ارتکاب هیچ عمل 

حرامی، حتی بی‌حجابی، در محیط خصوصی، چنین مجازاتی نخواهد داشت.

مکان  و  زمــان  مقتضیات  و  مصالح  رعایت  تعزیری،  مجازات‌های  ماهیت 

اصل  یعنی  المصلحه«،  من  کم  الحا بمایراه  »التعزیر  فقهی  اصطلاح  به  اســت. 

کم نیز  کم است. نظر حا ، بسته به‌نظر حا اجرا و عدم اجرا، کیفیت و کمیت تعزیر

، چه  که در بستر زمان و مکان شکل می‌گیرد. از این‌رو دائرمدار مصالحی است 

کتفا به مراحل  بسا در برخی از مواقع، زمینۀ اجرای تعزیر هموار نباشد یا این‌که ا

کند؛ ولی در برخی  ...( بسنده  اولیه تعزیر )تذکر و امر و نهی و توبیخ و موعظه و

اوضاع و مقتضیات زمان و مکانی یا وضع اجتماعی و فردی، اقتضای پیش‌بینی 

مجازات‌های تعزیری شدیدتری نیز بشود.

ی لزوم رعایت حجاب بانوان در محیط عمومی توسط ضابط قضایی،  یادآور

علاوه بر این‌که وظیفۀ قانونی او است، تأثیر بیشتری از آموزش‌های قبلی در مدارس 



269 یگد زنردف اعف و باجح هفتم: لصف   ﻿

ی قانون و شرع  و خانواده دارد و نمی‌توان بی‌تأثیری آموزش‌های قبلی را مانع یادآور

توسط ضابطان دانست. 

ی انتظامی، علاوه بر این‌که به‌عنوان ضابط قضایی حق برخورد  کارکنان نیرو

با مرتکبان جرائم، از جمله افراد بی‌حجاب را دارند، به موجب »قانون راهکارهای 

اجرایی گسترش فرهنگ عفاف و حجاب« که در 31 دی 1384، به تصویب شورای 

از  برابر بی‌حجابی شده‌اند.  اقداماتی در  انجام  به  انقلاب رسیده، مکلف  عالی 

جمله »اهتمام بیشتر به برخورد قانونی و محترمانه« با مقولۀ بدحجابی و »تذکر 

« و  کن عمومی شهر به افراد بدحجاب و برخورد با آن‌ها طبق ضوابط قانونی در اما

»برخورد قانونی با افراد خیابانی، افراد بدحجاب و باندهای اصلی فساد فحشا و 

ی انتظامی حق برخورد قانونی با بدحجابی و بی‌حجابی  ...«. بر این اساس، نیرو

را خواهد داشت. علاوه بر این‌که امر به معروف، در مرتبۀ عملی، نیازمند اعمال 

ی انتظامی خواهد بود.  قدرت انتظامی است و این کار به عهدۀ نیرو

همچنین به موجب ششمین مصوبه جلسۀ سوم ستاد صیانت از حریم امنیت 

عمومی و حقوق شهروندان، در راستای مصوبه 427 شورای عالی انقلاب فرهنگی 

در 10 / 10 / 1388، تقویت و توسعۀ گشت ارشاد به‌عنوان پلیس امنیت اخلاقی در 

دستور کار قرار گرفته و بر این اساس، گشت ارشاد پدیدۀ قانونی محسوب می‌شود 

که بایستی روش‌های توصیه شده را در انجام وظایف خود به‌کار گیرد.

ی انتظامی، برای بی‌حجابان بازداشت شده توسط  این‌که واحدهایی از نیرو

گشت ارشاد، کلاس آموزشی برگزار نمایند، یکی از تکالیف درون سازمانی ایشان 

است و چه بسا بتوان این اقدام را مصداقی از امر به معروف و نهی از منکر زبانی 

دانست. افراد بازداشت شده، برای شنیدن رهنمودهای کارشناس یا کارشناسان 

مربوطه، در یک‌جا جمع می‌شوند تا راجع به حجاب و فلسفۀ آن و قوانین مرتبط 



از شبهه تا فتنه270

گرچه ممکن است برخی، این اقدام را خلاف  با حجاب، رهنمودهایی را بشنوند. ا

ی انتظامی تکلیف بدانند که این افراد را تحویل  قانون تلقی کنند و حتی بر نیرو

از سوی نظام اسلامی  را لطفی  اقدامی  دادگــاه صالح دهــد؛ ولی می‌توان چنین 

که بنابه مصالحی با وجود ارتکاب علنی یک جرم، تعزیر تعیین شده را  دانست 

نسبت به مرتکبان به‌کار نمی‌گیرد، با این‌که بایستی پروندۀ این افــراد، به محضر 

گزارش ضابط قضایی  قاضی مربوطه برسد و او نیز مکلف خواهد بود بر اساس 

را تعیین  کیفر تعیین شده در تبصرۀ مادۀ 638 قانون تعزیرات  و وضع مرتکب، 

را برای  از نهادهای نظام اسلامی، این فرصت  و اجرایی نماید. در عوض، یکی 

ایشان فراهم می‌سازد به‌جای حضور در دادگاه برای جرم مشهود و غیر قابل انکار 

و ثبت آن در سجل کیفری ایشان، ساعات محدودی آموزش ببینند و در نهایت، 

به زندگی عادی و آزادانۀ خود ادامه دهند.



271 یگد زنردف اعف و باجح هفتم: لصف   ﻿

برخورد با بی‌حجاب توسط پیامبر و امامان

آیا گزارشی از سیرۀ پیامبر و ائمه، در برخورد با بی‌حجابی وجود دارد؟

گرامی اسلام؟ص؟ و  در برابر ادعای عدم تحقق الزام حکومتی در زمان پیامبر 

ائمه معصومین؟عهم؟، نسبت به حجاب، باید گفت:

چنین  وجــود  عدم  دلیل  باشد،  نرسیده  زمینه  این  در  روایتی  این‌که  صرف   .1

الزامی نیست؛

ی از امامان معصوم ،حکومت و قدرت سیاسی نداشته‌اند تا اقدام  2. بسیار

به الزام حکومتی نمایند. بنابراین، نمی‌توان عدم اقدام حکومتی ایشان را دلیل بر 

که اساسا ایشان،  ی اسلامی ایران دانست؛ چرا ممنوعیت اقدام توسط نظام جمهور

توان اقدام حکومتی و الزام نداشته‌اند؛ پس عدم اقدام ایشان، نمی‌تواند دلیل بر 

کمیت  گر در زمان حا ممنوع بودن الزام حکومتی نسبت به حجاب باشد. حتی ا

حضرت رسول؟ص؟، برخورد قهرآمیزی با بی‌حجاب‌ها رخ نداده باشد، باز نمی‌توان 

ی و تعیین میزان و  کم شرع را از مقابله با بی‌حجابی منع نمود؛ زیرا جرم‌انگار حا

کیفر در مجازات تعزیری، با توجه به زمان و مکان جامعه در آن، متغیر  کیفیت 

است. 

، در آن زمان،  علت این‌که بعضی از جرایم، در آن زمان مطرح نبوده و برخی دیگر

بیشتر مورد توجه قرار گرفته و بیشتر نام برده شده، رواج آن‌گونه جرایم در آن زمان 

بوده، نه این‌که جرم، محدود به همین موارد و مجازات منحصر به همین مصادیق 

در آن دوران بوده باشد.

؟ص؟ و امام علی؟ع؟،  کمیت پیامبر 3. در مورد حکومت اسلامی در دوران حا

باید توجه داشت در این دوران، معمولا افراد به‌صورت طبیعی، احکام اسلامی را 



از شبهه تا فتنه272

انجام می‌دادند و نیاز به مداخلۀ حکومت نبود. علاوه بر این‌که ادعای عدم الزام 

که به لحاظ نظام قبیلگی در  حکومتی در زمان ایشان نیز قابل قبول نیست؛ چرا

میان اقوام مختلف و پذیرش آن توسط حکومت اسلامی آن زمان، به‌طور طبیعی، 

ی از الزامات شرعی، توسط خود قبائل پیگیری می‏شد.  بسیار

همچنین به‌جهت اختلاط مسلمانان و غیرمسلمانان و با توجه به این‌که حکم 

حجاب بر غیرمسلمانان و کنیزان واجب نبوده، در آن دوران، امکان سختگیری 

در اجرای احکام الزامی اسلامی نظیر حجاب، برای حکومت وجود نداشته است.

تازه  توسط  بدحجابی،  یا  بیحجابی  کـــرم؟ص؟،  ا رســول  حکومت  زمــان  در   .4

بودند،  جاهلیت  زمان  از  وامانده  نادرست  فرهنگ‌های  از  متأثر  که  مسلمانانی 

نیاز داشته،  زمــان  گذشت  به  آن،  آثــار  زدودن  به همین دلیل،  ارتکاب می‌یافته، 

باشد،  نگرفته  صــورت  قهرآمیزی  بــرخــورد  دوران،  ایــن  در  کــه  فــرض  بــر  بنابراین، 

توجیهاتی داشته که در دوران حاضر محقق نیست. 

همچنین در مورد دوران کوتاه‌مدت حکمرانی امیرالمؤمنین؟ع؟، شیوۀ برخورد 

حکومت  در  گفت  قاطعانه  نمی‌توان  اما  نیست؛  روشن  به‌درستی  بدحجابی،  با 

ایشان، اصلا برخوردی با بدحجابی صورت نگرفته است.

5. مجازات بی‌حجابی و چگونگی برخورد با آن، در زمرۀ مقررات تعزیری است 

 ، و حکم تعزیری، بر اساس مصالح امت اسلامی اعمال می‌گردد. به تعبیر دیگر

کل امر محرم« و »التعزیر بما یراه  بر اساس ادلۀ شرعی، نظیر قاعدۀ »التعزیر فی 

کم«، حکومت اسلامی می‌تواند بنابه مقتضیات زمان و مکان و مراحل رشد  الحا

نمی‌توان  بنابراین،  نماید.  ایجاد  را  تعزیر  و  حکومتی  الــزام  این  جامعه،  فرهنگ 



273 یگد زنردف اعف و باجح هفتم: لصف   ﻿

مجازات تعزیری بی‌حجابی و برخورد قانونی با بی‌حجابان را مخالف سیرۀ پیامبر 

؟ص؟ و ائمۀ طاهرین؟ع؟ دانست.	





فصل هشتم: دین و سیاست





درآمد 

به‌معنای  و  شــده  گرفته  »ســـوس«  و  »ســـاس«  از  لغت،  نظر  از  سیاست،  واژۀ 

برنامه‌ریزی  و  قوانین  بر اساس  کشور  کردن  اداره  و  امور مردم  ی، اصلاح  کشوردار

البحرین«  و تدابیر است. طریحی، لغت‌شناس معروف، در فرهنگنامۀ »مجمع 

برای  اقدام  یعنی  سیاست،  یصلحه؛  بما  الشی  علی  القیام  می‌نویسد:»السیاسة 

کند و سامان بخشد« و در  که آن‌را اصلاح  ی  سامان دادن چیزی، به‌وسیلۀ امــور

ساسة  انتم  اســت:  شده  گفته  معصوم؟عهم؟  امامان  وصف  »در  می‌نویسد:  ادامــه 

العباد؛ شما سیاست‌مداران بندگان خدا هستید« و نیز در شان آن‌ها آمده: »الامام 

گاهی و شناخت دارد«. در روایت آمده  عارف بالسیاسة؛ امام به امور سیاست، آ

 ، گذار شد تا آن پیامبر است: »امور دین و ملت، از جانب خداوند به پیامبرش وا

کند« و در خبر است:  بندگان خدا را بر اســاس سیاست خود تربیت و اصــاح 

»پیامبران بنی‌اسرائیل، بنی‌اسرائیل را سیاست می‌کردند«، یعنی زمام امور آن‌ها را 

همانند رؤسا و فرمانروایان به‌دست می‌گرفتند و شئون زندگی آن‌ها را اداره و اصلاح 
و تدبیر می‌نمودند.1

در فرهنگ عمید آمده است: »سیاست، اصلاح امور خلق و اداره کردن کارهای 

1. فخرالدین طریحی، مجمع البحرین، ج۴، ص۷۸، واژه سوس.    



از شبهه تا فتنه278

ی است ... سیاست‌مدار کسی است که در کارهای  ی و مردم‌دار ، رعیت‌دار کشور
، دانا و کارآزموده باشد«.1 ی، بصیر سیاسی و امور مملکت‌دار

»ســیــاســت« در اصــطــاح عــرفــی، دارای بــار منفی بــوده و تــوأم بــا حیله‌گری، 

ی، نیرنگ و فریب است؛ اما باید توجه داشت كه مراد ما از سیاست، در  حقه‌باز

این‌جا، چنین سیاستی نیست و روشن است كه چنین سیاستی، داخل در دین 

ی« است و به تعبیر  كشوردار و جزء دین نمی‌باشد. منظور ما از سیاست، »آیین 

، سیاست در این بحث، به‌معنای »ادارۀ امور جامعه، به‌صورتی است كه  دقیق‌تر
مصالح جامعه - اعم از مادی و معنوی ـ را تأمین كند«.2

منظور ما از دین )اسلام(، مجموعه احكام، عقاید و ارزش‌هایی است كه توسط 

گردیده و  و تأمین سعادت دنیا و آخرت بشر تعیین  برای هدایت بشر  خداوند، 

؟عهم؟، به مــردم ابــاغ و بــرای آنــان، تبیین  به‌وسیلۀ پیامبر اســام؟ص؟ و ائمه اطهار
گردیده و یا به حكم قطعی عقل، كشف شده است.3

گر بخواهیم بدانیم كه آیا اسلام  با روشن شدن دو مفهوم »دین« و »سیاست« ا

، بهترین راه، مراجعه به خود اسلام است.  شامل امور سیاسی نیز می‌شود یا خیر

باید به متن قرآن و معارف و احكام دین، یعنی منابع دین اسلام، مراجعه كنیم تا 

ببینیم آیا اسلام راجع به سیاست و تنظیم امور اجتماعی هم سخنی دارد یا فقط 

گر كسی بگوید من اسلام را قبول دارم؛ اما اسلام  مشتمل بر مسائل فردی است. ا

1. حسن عمید، فرهنگ عمید، واژه سیاست.

2. براى آشنایى بیشتر با دو مفهوم »دین حداقلى و حداكثرى« و نظر اسلام در این‌باره رك: محمدتقی مصباح 
یزدی، »پرسش‌ها و پاسخ‌ها«، ج 3، صص 45 ـ 50.

3. همان.



279 سیاست  دین و:هشتم صلف   ﻿

؟ص؟ فرموده، نیست، بدیهی است كه این  ی كه قرآن گفته و آن‌گونه كه پیامبر آن‌طور

سخن تناقض‌آمیز و در واقع، به‌معنای انكار اسلام و نفی آن است.

با  اما استعمار  گسستنی دارد؛  نا تعالیم اســام، دین و سیاست، پیوندی  در 

هدف سلطه بر دیگر کشورها، خصوصا کشورهای اسلامی، جدایی دین از سیاست 

پیوندی  هم  با  صحیح،  سیاست  و  راستین  دین  معتقدیم  ما  می‌کند.  یج  ترو را 

گسستنی دارند و مکمل یکدیگر در پیدایش جامعۀ ایده‌آل الهی هستند. دین  نا

منهای سیاست، همچون درخت بی‌آب است و سیاست بدون دین، همانند آب 

بی‌درخت می‌باشد. استعمارگران، همیشه به این نتیجه رسیده‌اند که بزرگ‌ترین 

خطر برای آن‌ها، دین و آیین الهی است؛ لذا همواره می‌کوشند تا دین را از ماهیت 

کردند و یا دین را در انزوا و در  خود تهی کنند، چنان‌که آیین مسیحیت را چنین 

گوشه معابد زندانی نمایند و نگذارند وارد جامعه و عرصۀ سیاست گردد. به همین 

کردند و آن‌را به‌عنوان  دلیل، نظریۀ جدایی دین از سیاست را در همه جا مطرح 

ی که مردم غرب و غرب‌زده، چنین نظریه‌ای را ـ  قانونی قطعی تلقی نمودند، به‌طور

ی است ـ باور نمودند. با اوج‌گیری انقلاب  که کاملا سیاسی، حساب شده و استعار

از طرف استکبار  گسترش وسیعی  با  نظریه  این  ایــران،  در  آن  ی  پیروز و  اسلامی 

کرد. لیبرال‌ها  ، خودنمایی  کشور جهانی و اذنــاب آن‌هــا، در همه‌جا و در داخل 

ترفندها و دست‌آویزهای  با  و  ربودند  را  گوی سبقت  و ملی‌گراها، در این راستا، 

نیرومند  پرچم  فقیه،  ولایــت  که  چرا برخاستند؛  فقیه  ولایــت  با  جنگ  به  گسترده، 

حکومت دینی و ملتقای دین و سیاست است. بنابراین، همه باید به این هشدار 

از سیاست، برای ضربه زدن به پیکر مقدس  که نظریۀ جدایی دین  کنند  توجه 

، باید با حمایت فکری و  کمیت دینی است. از این‌رو ولایت فقیه و حکومت و حا

عملی از اصل بالنده و افتخارآفرین ولایت فقیه، در برابر این نظریۀ واهی و شعار 



از شبهه تا فتنه280

، به مقابله پرداخته و نگذارند دین اسلام نیز همچون آیین مسیحیت، در انزوا  کور

و گوشۀ کلیسا قرار گیرد.

ی می‌داند  مــواز را همچون دو خط  و سیاست  كه دین  یسم  برخلاف سكولار

كه هیچ نقطۀ تلاقی با یكدیگر ندارند و مسیر آن‌هــا، جــدای از یكدیگر است و 

كه مقصد دیگری است، ختم می‌گردد،  هر یك به نهایت و پایانی غیر از آن‌چه 

اسلام سیاست و رفتارهای سیاسی را همچون رفتارهای اجتماعی و اعمال فردی 

ی یك خط و مسیر و به طرف هدفی واحد می‌داند. آن هدف، رسیدن انسان به  رو

سعادت و كمال نهایی، یعنی قرب به خدا است كه از مسیر عبودیت و اطاعت 

خدا در همۀ عرصه‌های اجتماعی و سیاسی و فردی به‌دست می‌آید و در واقع، 

هدف سیاست و رفتارهای سیاسی در اسلام، همان هدف ترسیم شده برای دین 

از سوی خداست‌، به‌نحوی كه عمل نكردن به احكام سیاسی و اجتماعی اسلام، 

یدانش محروم میك‌ند كه عمل نكردن  همان‌قدر انسان را از رسیدن به سعادت جاو

كردن به واجبات سیاسی  گاهی عمل  به احكام فردی، مانند نماز و روزه؛ بلكه 

و اجتماعی اســام، اساس ایمان و شرط قبولی سایر اعمال است. چنانك‌ه در 

و  امــر سیاسی  یــك  به‌عنوان  ائمه طــاهــریــن؟عهم؟،  ولایــت  پــذیــرش  مذهب شیعه، 

اجتماعی، شرط تأثیر ایمان و اعمال شایسته در سعادت جاودانی است.

یکی از شواهد عینی و دلائل خلل‌ناپذیر در مورد پیوند محکم دین و سیاست، 

که در بیشتر زوایای زندگی امامان معصوم ؟عهم؟، دخالت در سیاست  این است 

کمیت بر مردم بودند و در صورت وجود  دیده می‌شود. آن‌ها مدعی امامت و حا

به  طاغوت‌زدایی  راه  در  آن‌ها  بیشتر  می‌پرداختند.  حکومت  تشکیل  به  شرایط، 

کامل مبارزه با طاغوت  شهادت رسیدند. نهضت عظیم امام حسین؟ع؟، نمونۀ 

کی است که آن حضرت،  است. حکومت پر رنج پنج سالۀ حضرت علی؟ع؟، حا



281 سیاست  دین و:هشتم صلف   ﻿

یارت  در راس سیاست قرار داشت و آن‌را هدایت می‌کرد. بر همین اساس، در ز

که از امام‌ هــادی؟ع؟ نقل شده، در وصف امامان ؟عهم؟ می‌گوییم:  کبیره  جامعۀ 

»السلام علیکم یا اهل بیت النبوة ... و ساسة العباد و ارکان البلاد؛1 سلام بر شما‌ 

ای خاندان رسالت و سیاست‌مداران بندگان خدا و پایه‌های شهرها«.

از همۀ این‌ها بالاتر این‌که بیشتر ابواب احکام فقهی که از امامان معصوم؟عهم؟ 

به ما رسیده، مربوط به سیاست است. فقهای ما کتب فقهی را به سه بخش تقسیم 

خلق  معنوی  رابطۀ  همان  عبادات،  سیاسات.  و  معاملات  عبادات،  می‌کنند: 

با خالق اســت، معاملات رابطه مــردم با یکدیگر اســت، سیاسات رابطۀ مــردم با 

گر دقت بیشتر شود، همان عبادات و معاملات نیز بدون  حکومت می‌باشد و ا

حکومت و سیاست صحیح و نیرومند، سامان نمی‌پذیرد. مثلا حج، نماز جمعه 

است.  قوی  بسیار  آن  سیاسی  جنبه‌های  که  است  عباداتی  از  جماعت  نماز  و 

کم و نظارت دقیق حکومت، قطعا ناقص و  معاملات و داد و ستدها نیز بدون محا

نابه‌سامان خواهند شد و سر از هرج و مرج و تورم و تبعیض درمی‌آورند.

ی تعلیمات و برنامه‌های اسلامی از مسائل سیاسی، امری  بنابراین، جداساز

که در غرب در مورد این جدایی داده می‌شود و  غیر ممکن است و شعارهایی 

که  کاملا بی‌محتوا و فاقد ارزش است، چرا از حلقوم غرب‌زدگان تراوش می‌کند، 

پیوند دین صحیح با سیاست صحیح، همانند پیوند روح و جسم است و دین، 

تنها قوانین فردی نیست؛ بلکه مجموعه‌ای از قوانین فردی، اجتماعی و سیاسی 

است. نتیجه این‌که آنان که دین و سیاست را از هم جدا کرده‌اند، مفهوم دین یا 

مفهوم سیاست و یا هر دو را نفهمیده‌اند. از نگاه امام‌خمینی؟ره؟، از نتایج جدا 

یارت جامعه کبیره، ص۵۴۴.     1. عباس قمی، مفاتیح الجنان، ز



از شبهه تا فتنه282

کنار  انگاشتن دین از سیاست، محدود شدن فقاهت و فقیهان به امور فردی1 و 

گذاشتن و فراموشی بخش مهمی از آیات قرآن و احکام اسلام،2 مانند قیام برای 

خدا، مبارزه با ظلم و ظالم و اجرای عدالت اسلامی3 و در واقع، به‌منزلۀ تخطئه 

معتقد  جهانی،  عرصۀ  در  ایشان  اســت.  امیرالمؤمنین؟ع؟4  و  ؟ص؟  پیامبر خــدا، 

برای عقب  را  است قدرت‌های مستکبر جهان، نظریۀ جدایی دین و سیاست 

کشورهای  ی  گرفتار منشأ  ایشان   ، ایــن‌رو از  کردند.5  یج  ترو مسلمانان  نگه‌داشتن 

اسلامی را در دور بودن دین و آیات و احکام قرآن از صحنۀ سیاست و اجتماع6 و 

غفلت مسلمانان از احکام عبادی ـ سیاسی اسلام7 می‌داند.

1. روح الله موسوی خمینی، صحیفه امام، ۲۷۸/۲۱.

2. همان، ۱۰/۱۵–۱۱.

3. همان، ۱۲/۸–۱۳.

4. همان، ۱۱۴/۲۰.

5. همان، ۴۱۱/۲۰.

6. همان، ۱۸۵/۱۴.

7. همان، ۴۰۶/۲۱.



283 سیاست  دین و:هشتم صلف   ﻿

رهبری و جلوگیری از فساد

چرا رهبری، شخصا جلوی فسادهای مدیران کشوری را نمی‌گیرد؟

تردیدی  با فساد در عرصه‌های مختلف برخورد شود، هیچ  باید  این‌که  1. در 

کنیم یا برطرف شدن همۀ  نیست؛ اما این‌که تمام مسئولیت‌ها را متوجه رهبری 

انتظار داشته باشیم،  یا  ایشان ممکن بدانیم  با نظارت و دستور  را صرفا  مفاسد 

بی‌درنگ مسئولان را برکنار نماید، انتظار منطقی و به‌جایی نیست؛ زیرا اولا، حیطۀ 

که  گرفته شده  ، مشخص شده و نهادهای نظارتی در نظر  کشور مسئولیت‌ها در 

باید به وظایف خود عمل نمایند.

بخشنامه  و  فرمان   ، دستور یک  با  که  نیست  مسئله‌ای  مفاسد،  اصلاح  ثانیا، 

حل شود. برطرف شدن مفاسد در حوزه‌های اقتصادی، اخلاقی، اجتماعی و ...، 

یشه‌ها و عوامل زمینه‌ساز مفاسد و برطرف نمودن آن‌ها و برخورد  نیازمند شناسایی ر

با عاملان آن در سطوح و لایه‌های مختلف می‌باشد که این مسئله، عزم و تلاش 

گرفته )که با تنظیم  پیگیر مجموعه دستگاه‌های نظام را می‌طلبد؛ از قوۀ مقننه 

قوانین کارآمد، جامع و روشن راه‌های فساد را ببندد( تا دستگاه‌های اجرایی )که 

با کنترل لازم زمینه‌های شکل‌گیری مفاسد را از بین ببرند و با آن برخورد نمایند( و 

دستگاه‌ قضائی )که باید با عاملان و زمینه‌سازان مفاسد در کشور مبارزه نماید(. از 

، نمی‌توان توقع داشت رهبری به تنهایی، بتواند تمامی مفاسد را از بین ببرد. این‌رو

، راهکار و روند خاص خود  ی مسئولان بر اساس ساختار سیاسی کشور 2. برکنار

گرفتن آن، مسئولان کشور را برکنار نماید.  را دارد و رهبری نمی‌تواند بدون در نظر 

ی انجام دهد، آیا  ، چنین کار بر فرض که رهبری بدون در نظر گرفتن قوانین کشور

ی و نظر و انتخاب مردم متهم نمی‌شود؟  نظام و رهبری به نادیده گرفتن مردم‌سالار



از شبهه تا فتنه284

و  اسلامی  شــورای  مجلس  نمایندگان  تا  گرفته  جمهور  رئیس  از   ، کشور مسئولان 

اعضای شورای شهر و روستا، برگزیدۀ مردم هستند.

صرف این‌که رهبری، وظیفه و مسئولیت رهبری حکومت اسلامی را برعهده 

که بخواهد، می‌تواند  و هرگونه  بوده  کشور  که همه‌کارۀ  این معنا نیست  به  دارد، 

، این‌گونه تعریف شده و همۀ وظایف و  کشور تصمیم بگیرد. مگر نظام سیاسی 

گذار نموده که انتظار ورود رهبری، به همۀ امور  مسئولیت‌های کشور را به رهبری وا

کشور را داشته باشیم؟!

کشور و مسئولیت‌های آن به روشنی در قانون اساسی  ساختار نظام سیاسی 

مشخص گردیده و هر کدام از دستگاه‌های تقنینی، اجرایی و قضایی کشور دارای 

وظایف و مسئولیت‌های معینی هستند و قانون اساسی مورد رأی و انتخاب مردم 

قرار گرفته است.

قانونی،  ضوابط  و  ساختارها  گرفتن  نظر  در  بــدون  رهبری  که  نیست  این‌گونه 

یت نظام و قانون  بتواند هر اقدامی را انجام دهد. در این صورت، تکلیف جمهور

گرفتن  ی و نادیده  چه خواهد شد؟ آیا در این صورت نظام و رهبری به دیکتاتور

ی و الزامات آن متهم نمی‌شود؟ مردم‌سالار

رهبری، باید مطابق قانون اساسی اقدام نماید و ایشان، نمی‌تواند بدون در نظر 

گرفتن ساختارهای قانونی، به ادارۀ امور کشور بپردازد.

، تنها با خواست و دستور از سوی رهبری  کشور کرد مشکلات  3. نباید تصور 

حل می‌شود؛ زیرا در کنار آن، لازم است ساختارهای حقوقی، اقتصادی، فرهنگی، 

اجتماعی و سیاسی لازم و بسترها و زمینه‌های مناسب، برای انجام مسئولیت‌ها 

فراهم شود و روند اجرای آن طی شود. 



285 سیاست  دین و:هشتم صلف   ﻿

آیا جز  باید اجرا نمایند؟  کسانی  را در حوزه‌های مختلف، چه  دستور رهبری 

یم رهبری،  افرادی که مسئولیت‌های مختلف را در کشور پذیرفته‌اند؟ آیا انتظار دار

شخصا در همۀ مسائل ریز و درشت کشور ورود کند و تصمیم‌گیری نماید؟ آیا با 

، چنین امری امکان‌پذیر است؟ آیا در این‌که برخورد  توجه به گستردگی مسائل کشور

کید  ، همواره مورد تأ یارویی با گرانی و تورم و حل مشکلات کشور با فساد و رانت و رو

رهبری بوده و درخواست همیشگی ایشان از مسئولان نظام است، تردیدی وجود 

دارد؟ آیا این خواست رهبری محقق شده؟ چه کسی باید این خواسته‌ها را تحقق 

؟ بنابراین، نمی‌توان گفت رهبری در کشور هرچه  بخشد، آیا غیر از مسئولان کشور

بخواهد، انجام و درست می‌شود.



از شبهه تا فتنه286

لای رهبری سن با

چرا یه پیرمرد 70 - 80 ساله رو نمی‌ذارند توی اداره کار کنه و یا حتی ضامن 
بشه؛ ولی یکی با اون سن رهبری می‌کنه؟

که داشتن سن بالا،  رهبری، مدیریت اجرایی نیست و ماهیتی اجرایی ندارد 

منافات با انجام مسئولیت‌های آن باشد و تجربه و توانمندی در این مسئولیت، 

بسیار مهم‌تر از سن است تا وقتی‌که به انجام وظایف رهبری، خللی ایجاد نکند. 

و  شرایط  بقای  بر  رهبری  خبرگان  مجلس  نظارت  به  توجه  با  آن‌کــه  بر  عــاوه 

به وظایف  کهولت سن، مشکلی در عمل  صلاحیت‌های رهبری، در صورتی‌که 

رهبری ایجاد نماید، این مجلس نسبت به جایگزینی فرد دیگری اقدام خواهد کرد.

انتخاب رهبر

چرا ما نمی‌تونیم خودمون رهبرمون را انتخاب کنیم؟

ویژگی‌های برجسته‌ای،  از  باید  به ماهیت حکومت اسلامی، رهبری  توجه  با 

کامل مبانی و احکام دین، عدالت و تقوا و بینش  همچون فقاهت و شناخت 

سیاسی و توانمندی مدیریت و ادارۀ جامعه اسلامی برخوردار باشد. تشخیص این 

شرایط و ویژگی‌ها، در صلاحیت افراد خبره و کارشناسان در این زمینه است. از 

کارشناس  این جهت، مردم، نمایندگان مجلس خبرگان را به‌عنوان افراد خبره و 

انتخاب می‌کنند و آن‌ها به نمایندگی از مردم، با توجه به ویژگی‌ها و شرایط برای 

ی نظارت دارند. رهبری، رهبر را انتخاب کرده و بر و

شئون  دارای  که  جامعه  رهبری  به‌عنوان   ، برتر شرایط  جامع  فقیه  شناسایی 

گونی در سیاست فرهنگ و اقتصاد و جنگ و صلح و بحران‌های منطقه‌ای و  گونا



287 سیاست  دین و:هشتم صلف   ﻿

جهانی، مبتنی بر آموزه‌های اسلامی است، امری کاملا تخصصی است. همچنین  

اهمیت و حساسیت جایگاه آن، با توجه به گستردگی نفوذ و کارکردهای رهبری در 

جامعۀ اسلامی و شناخت معیارها و ضوابطی که بر اساس آن‌ها، بتوان مصداق 

فقیه جامع  و شناسایی  در تشخیص  اقتضا می‌نماید  کــرد،  را شناسایی  اصلح 

شرایط برتر از میان سایر فقها، حتما به کارشناسان و خبرگان امر مراجعه شود.



از شبهه تا فتنه288

عوض کردن رهبر

چرا رهبر رو عوض نمی‌کنند؟

بلکه  نیست؛  هــم  مــادام‌الــعــمــری  امــا  نیست؛  دوره‌ای  چند  هــر  فقیه،  ــت  ولای

مادام‌الصفات است. به این معنا که ولی فقیه تا زمانی‌که صفات ولایت فقیه را دارا 

گر یک سال  گر صفات را از دست داد، حتی ا باشد، از مشروعیت برخوردار است. ا

رهبر باشد، از ولایت ساقط است. قانون اساسی، در دو اصل، به بیان این صفات 

ویژه می‌پردازد:

ی اسلامی  )عج(، در جمهور 1. اصل پنجم:‌ »در زمان غیبت حضرت ولی عصر

گاه به زمان، شجاع،  ایران، ولایت امر و امامت امت، برعهدۀ فقیه عادل و با تقوا، آ

مدیر و مدبر است که طبق اصل یکصد و هفتم عهده‌دار آن می‌گردد«.

را به این شــرح، بیان مــی‌دارد:  2. اصل یکصد و نهم، شرایط و صفات رهبر 

»‏۱‏( صلاحیت علمی لازم برای افتا در ابواب مختلف فقه‌؛ ‏2.( عدالت و تقوای 

 ، تدبیر و اجتماعی،  بینش صحیح سیاسی  و ‏3(‏  اســام‌  امت  رهبری  بــرای  لازم 

شجاعت، مدیریت و قدرت کافی برای رهبری«. 

در ادامـــۀ ایــن اصــل مقرر مـــی‌دارد: »در صــورت تعدد واجــدیــن شــرایــط فــوق، 

شخصی که دارای بینش فقهی و سیاسی قوی‌تر باشد، مقدم است«.

مطابق اصل یکصد و هفتم و یکصد و نهم قانون اساسی، ابتدا خبرگان رهبری، 

، در اصل پنجم و یکصد و نهم، بررسی  دربــارۀ همۀ فقهای دارای شرایط مذکور

که دارای  و مشورت می‌کنند. در صورت تعدد واجدان شرایط رهبری، شخصی 

گر از  بینش فقهی و سیاسی قوی‌تر باشد، برای انتخاب بر دیگران مقدم است و ا

ک‌های دیگری را  این لحاظ، واجدان شرایط، هم‌سطح و هم‌طراز باشند، قانون ملا



289 سیاست  دین و:هشتم صلف   ﻿

: دارای  ، عبارت‌اند از ک‌های مزبور برای تقدم و انتخاب رهبر تعیین نموده که ملا

گر  مقبولیت عامه یا واجد برجستگی خاص در یکی از صفات و شرایط رهبری. ا

ک‌های مورد بحث، برای ترجیح و مقدم داشتن فردی، جهت بر  هیچ‌کدام از ملا

برتری وجود  و  از این جهات، تقدم  و  امر رهبری، قابل اعمال نبود  گرفتن  عهده 

، انتخاب و معرفی  نداشت، مجلس خبرگان رهبری، یکی از آنان را به‌عنوان رهبر

می‌نماید.

بر  نظارت  حق  خبرگان،  مجلس  که  است  آن  یازدهم،  و  یکصد  اصل  مدلول 

بقای شرایط و صلاحیت‌های لازم رهبر را دارا است. این اصل، دلائل و شرایط 

ی رهبر را تحقق یکی از امور ذیل دانسته: عزل و برکنار

۱. عجز و ناتوانی رهبر از ایفای وظایف قانونی خود؛

۲. نبود یکی از شرایط رهبری؛

۳. معلوم شود رهبری از آغاز فاقد بعضی از شروط بوده است.

، شرایط را از دست بدهد، مشروعیت بقای بر این مسئولیت  گر رهبر بنابراین، ا

گر قانون اساسی به‌شکل کنونی بوده و دوره‌ای بودن  را از دست خواهد داد، حتی ا

آن‌را قید نکرده باشد.

که هیچ‌یک از این  ، مطلوبیت دارد  ی بودن ولایت فقیه، برای سه منظور ادوار

ی بودن منصب رهبری، کافی نمی‌نماید: سه، برای توجیه ضرورت ادوار

1. جانشینی اصلح به‌جای رهبر موجود

در  رهبری نیست؛ چون  ی شدن  ادوار به  ی  نیاز این هــدف،  به  بــرای رسیدن 

ی بودن نیز این هدف حاصل است؛ زیرا وجود مجلس خبرگان،  حالت غیر ادوار



از شبهه تا فتنه290

برای نظارت بر صفات رهبری است تا رهبر کسی باشد که از حیث صفات مطابق 

قانون اساسی، ویژگی‌هایی داشته باشد که او را از دیگران ممتاز نماید. بنابر اصل 

گر معلوم شود رهبر از صفات و ویژگی‌ها جدا شده و اصلحیت  یکصد و یازدهم، ا

او برای خبرگان زیر سؤال برود، ملزم است شخص اصلح را به‌جای او بگمارد.

اصل یکصد و یازدهم قانون اساسی در موارد:

۱. عجز و ناتوانی رهبر از ایفای وظایف قانونی خود؛

۲. نبود یکی از شرایط رهبری؛

۳. معلوم شود رهبری از آغاز فاقد بعضی از شروط بوده،

، از انجام وظایف قانونی  حق عزل رهبری را به مجلس خبرگان داده: »هرگاه رهبر

خود ناتوان شود، یا فاقد یکی از شرایط مذکور در اصول پنجم و یکصد و نهم گردد، 

یا معلوم شود از آغاز فاقد بعضی از شرایط بوده است‌، از مقام خود برکنار خواهد 

، به عهدۀ خبرگان مذکور در اصل یکصد و هشتم می‌باشد.  شد. تشخیص این امر

، خبرگان موظفند در اسرع وقت، نسبت  در صورت فوت یا کناره‌گیری یا عزل رهبر

به تعیین و معرفی رهبر جدید اقدام نمایند«. 

ی به دوره‌ای بودن رهبری نیست. در چنین حالی، دیگر نیاز

2. جانشینی فرد پایین‌تر به‌جای رهبر موجود

وجود  جایگزینی  بــرای  معقولی  مبنای  که  اســت  بدیهی  نیز  صــورت  ایــن  در 

نخواهد داشــت تا لازم باشد از مکانیزم دوره‌ای بــودن ولایــت استفاده شــود؛ زیرا 

یچه قرار  که این جایگاه خطیر باز مصالح جامعۀ اسلامی، این اجازه را نمی‌دهد 

گیرد. رهبر در جامعۀ اسلامی، کسی است که با جان و مال و ناموس مردم، سروکار 



291 سیاست  دین و:هشتم صلف   ﻿

دارد و نمی‌توان برای هوی و هوس در این حوزه، نقشی قائل شد.

3. جانشینی فرد مساوی به‌جای رهبر موجود

ی به‌جای رهبری، آن‌قدر مهم و اساسی است  آیا جایگزینی یک شخص مساو

که ثبات جایگاه رهبری به‌خاطر آن به مخاطره افتد؟ گذشته از این، حقیقت این 

است که رهبری در نظام ارزشی اسلام، یک تکلیف سنگین است که هر کسی را 

یارای قبول این مسئولیت بزرگ نمی‌باشد و اشتیاق و شیفتگی که در نظام‌های 

یاست بر جامعه وجود دارد، در نظام و جامعۀ الهی  بشری نسبت به رهبری و ر

رنگی ندارد.

نابلدی مسئولان

امریکا و انگلیس با ما دشمنی ندارند؛ بلکه ما هستیم که سیاست بلد نیستیم.

کشورمان  معاصر  یخ  تار در  انگلیس  و  آمریکا  خصمانۀ  رفتارهای  بررسی  با 

کشور با ما  کرد این دو  کشورمان، نمی‌توان ادعا  و سابقۀ استعمار و غارت منابع 

دشمنی ندارند. 

نگاهی به طومار بلند دشمنی‌ها و اقدامات خصمانه و خباثت‌آمیز آمریکا در 

یخ کشور ما، از به راه انداختن کودتای 28 مرداد 1332 گرفته تا حمایت همه‌جانبه  تار

ی انقلاب  یم جنایتکار و دیکتاتور پهلوی و تلاش برای کودتا در آستانۀ پیروز از رژ

سرنگونی  تحمیلی،  جنگ   ، برانداز و  تجزیه‌طلب  گروه‌های  از  حمایت  اسلامی، 

هواپیمای مسافربری، تحریم‌ها و فشارها، تبلیغات رسانه‌ای گسترده، تخصیص 

اقتصادی،  جنگ  اسلامی،  ی  جمهور نظام  با  یــارویــی  رو بــرای  کلان  بودجه‌های 

جنگ نرم و ...، جایی برای تردید و ابهام برای کسی باقی نمی‌گذارد.

ی اسلامی، هر کسی‌که برای عزت و عظمت ایران و  صرف‌نظر از نظام جمهور



از شبهه تا فتنه292

ایرانی، اهمیت و ارزش قائل است، نمی‌تواند از دشمنی‌های آن‌ها چشم بپوشد. 

ی که حکومت وابسته آنان در کشور ما بر سرکار  جالب آن‌که آمریکا حتی در روزگار

یاده‌خواهی و خوی سلطه‌جویانۀ  ی کاپیتولاسیون، ز بود، با تحمیل قانون استعمار

خود را با ارائۀ چنین طرحی آشکار نموده و نشان داد برای عزت و استقلال مردم 

این مرز و بوم، ارزشی قائل نیست. 

ی اسلامی از نظر آمریکا و انگلیس، استقلال‌طلبی، اسلام‌خواهی،  گناه جمهور

پایان دادن به سلطۀ آن‌ها بر کشور و حمایت از مظلومان و عدالت‌خواهی است. 

خاورمیانه  راهبردی  و  اهمیت  پر  منطقۀ  در  گرفتن  قرار  اسلامی،  ی  جمهور گناه 

از منابع  ی  ی جهان محسوب می‌گردد و برخوردار انرژ که عمده‌ترین مرکز  است 

کشور ما بوده  ی و تلاش برای تسلط بر  ، همواره یکی از عوامل دست‌انداز سرشار

کم بلامنازع منطقۀ خاورمیانه  ی انقلاب اسلامی، آمریکا حا است. تا پیش از پیروز

بود و ایران به‌عنوان مهم‌ترین و قوی‌ترین متحد استراتژیک آمریکا در خاورمیانه و 

خلیج فارس محسوب می‌گردید؛ اما انقلاب اسلامی، منافع غرب و به‌ویژه آمریکا را 

در منطقه استراتژیک خاورمیانه، به خطر انداخته و دست آنان را از این منابع کوتاه 

ینسکی نظریه‌پرداز مشهور  کرد و همین، یکی از عوامل دشمنی با ایران گردید. برژ

امریکایی می‌گوید: »تجدید حیات اسلام بنیادگرا در سراسر منطقه، با سقوط شاه 

و تشنجات ناشی از ایران و )امام( خمینی؟ره؟، یک مخاطرۀ مستمر برای منافع 

ما در منطقه‌ای که حیات جهان غرب کاملا به آن وابسته است، ایجاد کرده است. 

بنیادگرایی اسلامی، پدیده‌ای است که امروزه، آشکارا نظم و ثبات موجود را تهدید 
می‌کند«.1

1. محسن داودی، ستیز غرب با آن‌چه بنیادگرایی اسلامی می‌نامد، ص 80.



293 سیاست  دین و:هشتم صلف   ﻿

باشد  کشور  دو  ایــن  پیرو  کشورها،  برخی  همچون  باید  یا  اسلامی  ی  جمهور

و عزت  باشد  آنــان داشته  بــرای  گاو شیرده  نهایتا، همچون عربستان، جایگاه  و 

یاده‌خواهی آنان ایستادگی کند. هر چند  خود را به آنان بفروشد و یا باید در برابر ز

ایستادگی و مقاومت دارای هزینه است؛ اما هزینۀ تسلیم و سازش، به مراتب بیشتر 

از مقاومت است؛ زیرا  به از بین رفتن عزت و استقلال و وابستگی کشور و پذیرش 

سلطۀ آن‌ها، منجر خواهد شد.



از شبهه تا فتنه294

اعتراضات

چرا مردم حق اعتراض ندارند؟ چرا نمی‌توانند حرف دلشون رو بزنند؟

کشور را دارند و شاهد  مردم حق اعتراض و انتقاد نسبت به مسائل مختلف 

انتقاد و اعتراض‌های صنفی و مختلفی در کشور بوده‌ایم. در برابر مجلس شورای 

در  می‌کنند.  مطرح  را  خود  اعتراض‌های  و  خواسته‌ها  صنوف،  و  افــراد  اسلامی، 

که  شــده  تهیه  نقد  قالب  در  برنامه‌هایی  نیز  استانی  شبکه‌های  و  ملی  رســانــۀ 

خواسته‌های مردم و انتقادات و اعتراض‌های آن‌ها نسبت به مسائل و مشکلات 

مختلف مطرح شده و مسئولان به آن‌ها پاسخ می‌دهند و یا به آن رسیدگی می‌کنند 

و گزارش آن به مردم داده می‌شود. 

ی جلسات پرسش و پاسخ  کرده و برگزار مقام معظم رهبری، از نقد استقبال 

صریح و صمیمانه با دانشجویان، از نمونه‌های آن است که دانشجویان ،سخنان 

، در این جلسات، بدون  کشور و انتقادهای خودشان را در مورد مسائل مختلف 

که  »ما  کردند:  تصریح  رهبری  نقد  مــورد  در  حتی  ایشان  می‌کنند.  مطرح  واسطه 

یم. من از انتقاد استقبال می‌کنم.  نگفتیم از ما کسی انتقاد نکند، ما که حرفی ندار

البته انتقاد هم می‌کنند. دیگر حالا جای توضیحش نیست. انتقاد هم هست، 

را  انتقادها  و  می‌کنم  یافت  در می‌گیرم،  هم  بنده  نیست،  هم  کم  هست،  ــراوان  ف
می‌فهمم«.1

همچنین فرمودند: »هیچ دستگاهی، نباید خود را از انتقاد و نقد، مصون و از 

، باید مورد نقد منصفانه قرار بگیرند  کشور عیب خالی بداند. همۀ دستگاه‌های 

1. بیانات در دیدار با نخبگان و تشکل های دانشجویی؛ 6/8/1388.



295 سیاست  دین و:هشتم صلف   ﻿

و همه، در جهت اهداف نظام و در چهارچوب آن، رفتار خود را اصلاح کنند«.1

در عین حال، باید سازوکار مشخص و فضای مناسبی برای اعتراض و انتقاد 

مردم از مسئولان فراهم شود که همگان بتوانند آزادانه، نظرات و انتقادات خود را 

بدون دغدغه بیان کنند و مسئولان پاسخ‌گو باشند.

نباید  اعتراض،  و  دارد  تفاوت  اغتشاش  و  آشــوب  با  اعتراض،  و  انتقاد  البته 

بهانه‌ای برای آشوب و برهم زدن امنیت جامعه و اهانت به اصول و ارزش‌هــای 

که متأسفانه، در  نظام و تخریب امــوال عمومی و صدمه زدن به مردم و ... باشد 

کسی با  ، شاهد آن بودیم.  چندین مورد اغتشاشات، به‌ویژه در اغتشاشات اخیر

ی، اجــازۀ آشوب و اغتشاش و  کشور اعتراض و انتقاد مخالف نیست؛ اما هیچ 

خدشه‌دار شدن امنیت شهروندان خود را نمی‌دهد.

1. بیانات در دیدار زائرین و مجاورین حرم مطهر رضوی؛ 2/1/1383.



از شبهه تا فتنه296

گرانی و رهبری

چرا رهبر و مراجع، به فکر مردم نیستند و درمورد گرانی، هیچ کاری نمی‌کنند؟

مشکلات  کــه  اســت  آن  بیانگر  مسئولان،  از  ایــشــان  خواسته‌های  بــه  نگاهی 

ــوده و هست.  گــرانــی و تـــورم، هــمــواره یکی از دغــدغــه‌هــای ایــشــان ب اقتصادی و 

موضوعات  مهم‌ترین  از  یکی  فرستادند،  مجلس  نمایندگان  بــه  کــه  پیامی  در 

گرانی‌ها دانسته و فرمودند: »اشتغال، مبارزه با فساد مالی،  اولویت‌دار را مبارزه با 

زدودن محرومیت از مناطق محروم، مهار تورم و مقابله با گرانی، روان شدن چرخۀ 

و تحقیق،  یافتن علم  رونــق  اخــاق،  و  اعتلای فرهنگ  و  گسترش  خدم‌ رسانی، 

این  برجسته‌ترین  شمار  در  حکومتی،  مسئولان  پاسخ‌گویی  و  مسئولیت‌پذیری 

نیازها است و این‌ها است که عدالت اجتماعی را ممکن و پیشرفت و توسعه را 
محقق می‌سازد«.1

یـــارویـــی بــا مــوج  ــاوه بــر مجلس )کـــه نــهــاد قــانــونــگــذار بــه‌مــنــظــور رو ایــشــان عـ

گرانی‌هاست(، همواره به دولت، در مورد رسیدگی و حل این مسئله، تذکرات لازم را 

ی  می‌دهد. تذکرات، گاه علنی و گاهی غیرعلنی صورت می‌گیرد. ایشان در دیدار

که با هیأت دولت داشتند، فرمود: »یک مسئله هم که باز یک مسئلۀ موردی است 

برایش  فکری  واقعا  را  این  گرانی‌هاست.  این  مسئلۀ‌  بکنم،  عرض  می‌خواهم  که 

کالاها - واقعا وجود  – به‌خصوص در مسئله‌ مسکن و برخی از  گرانی‌ها  بکنید. 

یشه‌ای است.  ر کار  گرانی، یک  البته حل مسئلۀ‌  مــی‌آورد.  مــردم فشار  به  و  دارد 

یشه‌ای و بنیانی است که مقدمات و  بدیهی است که مهار تورم، یک کار علمی، ر

اصولی دارد و تا آن اصول انجام نگیرد، خواهد بود، منتها کارهای ضربتی هم باید 

141=http://farsi.khamenei.ir/message-content?id 1. پیام به مناسبت آغاز به کار مجلس هفتم؛



297 سیاست  دین و:هشتم صلف   ﻿

ی به نتیجه  کارهای بنیانی، یک روز انجام داد. بالاخره نمی‌شود نشست تا این 

ی بکنید. حالا من نمی‌خواهم در آن زمینه  برسد، نه، واقعا یک فکری بکنید، کار

گرانی، هم  که در  کنم. البته این را هم بگوییم  کرد، پیشنهاد  کار خواهید  که چه 

عوامل واقعی و هم عوامل کاذب و روانی دخالت دارند. گاهی یک کلمه حرف و 

گهان این موج گرانی را تحریک می‌کند و تورم  یک تصمیم نادرست و نسنجیده، نا

یم  که امیدوار را در بخش‌های مختلف بالا می‌برد و انتظاراتی را به‌وجود می‌آورد 
ان‌شاءالله این را هم بتوانند آقایان دنبال کنند«.1

همچنین فرمودند: »آن‌چه که به‌نظر من مهم است، این است که برای قشرهای 

ضعیف، مشکلات اقتصادی‌‌ای وجود دارد، این را باید برطرف کنید. حالا بخشی 

یم، خوشبختانه  ، کمبود کالا ندار از این مشکلات، ناشی از تورم است. ما در کشور

گون مورد نیاز مردم، در کشور فراوان یافت می‌شود؛ لیکن مسئلۀ گرانی  کالاهای گونا

و کاهش قدرت خرید وجود دارد. این را باید علاج کنید، این به عهدۀ بخش‌های 

مختلف اقتصادی است، یعنی هم بخش‌های ستادی اقتصادی، هم بخش‌های 

جهاد  وزارت  تــجــارت،  و  معدن  و  صنعت  وزارت  مثل   - اقتصادی  عملیاتی 
ی، بخش‌های دیگر - که باید به‌طور جد، ان‌‌شاءالله این را دنبال کنند«.2 کشاورز

دیدارهای  و  مختلف  فرصت‌های  در  رهبری،  معظم  مقام  این‌ها،  بر  عــاوه 

عمومی و خصوصی، پیگیر ماجرای رسیدگی به وضع گرانی‌ها می‌باشد.

و مشکلات  کشور  اقتصادی  به وضع  نیز نسبت  و علما  تقلید  مراجع عظام 

مــردم،  و  جامعه  مشکلات  به  نسبت  هــمــواره  و  نبوده  بی‌اعتنا  مــردم،  معیشتی 

3398=http://farsi.khamenei.ir/speech-content?id 1. بیانات در دیدار رئیس جمهور و اعضای هیات دولت؛

2.	 ..http://farsi.khamenei.ir/speech-content?id=20831 



از شبهه تا فتنه298

و  داشته‌اند  را  لازم  توصیه‌های  و  کید  تأ معیشتی،  و  اقتصادی  مسائل  جمله  از 

دولت را به وظایف و مسئولیت‌های اصلی خود فراخوانده و می‌خوانند. به‌عنوان 

اولویت‌های  صدر  در  »دولــت  فرمودند:  ی  شیراز مکارم  آیــت‌الله  حضرت  نمونه، 

که به  کند و به‌گونه‌ای باشد  را باید مراقبت  خــود، معیشت و زندگی عامۀ مــردم 

دغدغه‌های اصلی مردم، همانند ایجاد اشتغال بیشتر و مبارزه با قاچاق، مفاسد 
اقتصادی و گرانی اقلام اساسی، اهتمام بیشتری کند«.1

آیت‌الله صافی گلپایگانی فرمودند: »آیا خوبی‌های مردم را باید با گرانی جواب 

داد؟ آیا مردم شریف و نجیب ایران، استحقاق این‌همه مشکلات و بی‌عدالتی‌ها 

ی نشود  گر امروز برای رفع این مشکلات و گرانی‌ها کار و سختی معیشت را دارند؟ ا
و مردم از این وضعیت نجات پیدا نکنند، فردا دیر است«.2

گرانی، حتما  کردند: »مشکل معیشت و  کید  ی همدانی تأ آیت‌الله حسین نور

جنگ  وارد  دشمن  باشند.  داشته  اشــراف  بــازار  بر  مسئولین،  و  گــردد  حل  باید 

اقتصادی شده است و باید مدیریت صحیح داشته باشیم. خیلی از چیزها، به 

گر اشراف بر وضعیت کشور باشد، موضوع حل‌‌ می‌شود.  تحریم هم ربطی ندارد و ا

گر مشکلی هست،  کرد و ا باید حرف مردم را شنید و به خواسته‌های آن‌ها توجه 

مردم را قانع نمود.

مردم پیش از گرانی، از فساد گله‌مند ‌هستند. وقتی اختلاس‌ها و این حقوق‌های 

میلیون   ۴۰ تا   ۳۰ نفر  یک  می‌شود  چطور‌‌  می‌‌‌‌شوند.  ناراحت‌‌  می‌‌‌‌بینند،  را‌‌  نجومی 

گر کار هم داشته باشد، یک میلیون تومان  تومان حقوق‌‌ می‌گیرد؛ ولی یک جوان، ا

4333426/https://www.mehrnews.com/news : 1. خبرگزاری مهر

1764051/09/04/1397/https://www.tasnimnews.com/fa/news :2. خبرگزاری تسنیم



299 سیاست  دین و:هشتم صلف   ﻿

حقوق‌‌ می‌گیرد که هیچ در زندگی اثر ندارد؛ لذا باید بی‌عدالتی در جامعه رفع شود 

و مردم بهبود معیشت و اقتصاد را در سفره‌هایشان احساس کنند و همواره حس 

آرامش داشته باشند.

در  بیایند  مسئولان  که  باشد  ی  طور نباید  کنید.  خدمت  مردم  به  باید  همواره 

قم مراجع را ببینند و بروند؛ ولی حرف آن‌ها زمین بماند و عملی نشود. چند سال 

ادامه  دیرکرد  اخذ  همچنان  ولی  اســت؛  حــرام  ]بانک[  دیرکرد  گفته‌ایم  که  است 

... درخواست مردم به حق است و مشکل اقتصادی وجود دارد؛ اما اجازۀ  دارد 

ی دشمن را ندهید. ان شــاءالله مسئولان همت‌‌ می‌‌‌‌کنند و با وحدت و  موج‌سوار

همدلی و کمک به دولت، مشکلات را حل‌‌ می‌‌‌‌نمایید.

اصل مردم هستند. این مردم، مطمئنا از نظام حمایت‌‌ می‌‌‌‌کنند و مشکلات 

که  ، به آمریکا و ایادی آن‌ها خواهند فهماند  کرد و بار دیگر خود را حل خواهند 

اجازۀ دخالت به آنان نخواهند داد.

تمام غم و نگرانی ما، مشکلات مردم است. مردم از علما توقع دارند حرف آن‌ها 

گر مردم عدالت را ببینند،  را انتقال دهند. مردم توقع دارند که بی‌عدالتی نباشد. ا
پای نظام و انقلاب‌‌ می‌‌‌‌مانند، همان‌طور که در چهل سال گذشته مانده‌اند«.1

ی نمی‌کنند، سخن نادرستی  بنابراین، این‌که رهبری و مراجع برای گرانی‌ها کار

و تورم،  گرانی  است و هم رهبری و هم مراجع، نسبت به مشکلات اقتصادی و 

گر انتظار این است که رهبری، شخصا در  ، هشدار و درخواست دارند؛ اما ا تذکر

ی و تغییر مسئولان اقدام نماید، این انتظار با  کند یا به برکنار گرانی ورود  مسئلۀ  

1. tnews.irc918114139572.html



از شبهه تا فتنه300

ساختار قانونی کشور و تقسیم وظایف و مسئولیت‌ها، هم‌خوانی نداشته و موجب 

اختلال در انجام وظایف و نادیده گرفتن قانون و انتخاب مردم می‌شود.



301 سیاست  دین و:هشتم صلف   ﻿

امتیازات طلاب

بانک  تو  بــرن  طلبه‌ها  بعد  باشند،  بیکار  و  بخونند  درس  ما  جوانان  چــرا 
بنشینند؟

، قابل انکار نیست و دولت در تلاش است با  ی و اشتغال در کشور معضل بیکار

ایجاد زمینه‌های اشتغال و احیای واحد‌های تعطیل شده و استفاده از ظرفیت‌ها 

کاهش  را  ...، مشکلات در این حوزه  و  کارآفرینان  از  ی و حمایت  و سرمایه‌گذار

به اصطلاح  و  به‌دنبال مشاغل دولتی  تنها  نباید در اشتغال،  آن‌که  دهد. ضمن 

پشت میز نشینی بود و با شناخت و توانمندی‌ها و استعدادها و مشورت با افراد با 

تجربه و خبره در زمینۀ کارآفرینی و استفاده از حمایت‌ها و تسهیلات دولتی برای 

اشتغال، می‌توان زمینۀ اشتغال خود و دیگران را فراهم کرد. 

ی، ارتباطی با طلاب و روحانیون ندارد؛ زیرا طلاب و روحانیون  اما معضل بیکار

از روحانیون در شورای  نفر  تنها چند  و  ندارند  بانک حضور  کارمند در  به‌عنوان 

و مسئولیت آن‌هاست.  با وظیفه  که متناسب  بانک مرکزی حضور دارنــد  فقهی 

علاوه بر این‌که تعداد روحانیون شاغل، در مقایسه با روحانیون غیر شاغل، بسیار 

ی حضور دارند و آن  کم است و این افراد بیشتر در مشاغل مرتبط با جایگاه حوزو

ی  ی حضور دارند، عامل بیکار عدۀ کمی که در مشاغل غیر مرتبط با جایگاه حوزو

ی  جوانان نیستند. از این جهت، نباید به‌گونه‌ای سخن گفت که گویا عامل بیکار

جوانان، طلاب و روحانیون هستند.

تحقیر ایرانیان توسط عرب‌ها!

عرب برای تحقیر ما ایرانیان، به ما یاد دادند: به واق واق سگ، پارس بگوییم. 

بگوییم شاهنامه، آخرش خوش است؛ چون در آخر شاهنامه، ایرانی‌ها شکست 



از شبهه تا فتنه302

می‌خورند. برای شمارش خودمان، به‌جای تن از نفر استفاده کنیم، حال آن‌که نفر 

کمان، غذا بگوییم، در حالی‌که این کلمه را برای  واحد شمارش شتر است. به خورا

ادرار شتر به‌کار می‌بردند. نام سردار ایرانی )دیوس( را بر بی‌غیرت‌ها گذاشتند تا 

به ما توهین کنند.

پارس

که »واق« یک کلمۀ عربی  فارس‌ها، به صدا کردن سگ، واق واق نمی‌گویند؛ چرا

«‌ی سگ می‌گویند، پس معلوم می‌شود  به‌معنی »نگهدارنده« است؛ بلکه »عوعوُ

که القا کنندگان این شبهه، فارسی نمی‌دانند و فقط قصد تبلیغ بر ضد اسلام را 

دارند.

، در زبان عربی، اصلا لفظ »پ« وجود ندارد، که پارس بگویند. به  از طرف دیگر

همین دلیل، قوم پارس را »فارس« می‌گویند. بدین ترتیب، بدیهی است عرب‌ها 

القا نکرده‌اند به صدای سگ، »فارس کردن« گفته شود.

در لغتنامۀ دهخدا آمده: »در زبان پارسی قدیم که در کتیبه‌های هخامنشیان 

نیز دیده می‌شود، »پارسه« نام یکی از اقوام مقیم در جنوب ایران آن زمان بوده و 
محل اقامت‌شان، »پارس« نامیده شده است«.1

گــر به صدای  ا آمــده، پس  کــردن هم  یا خبر   » به‌معنای »خبر پــارس،  واژۀ  امــا 

، هنگام  از خطر آنان  به‌خاطر خبر دادن  گفته‌اند،  کردن  پارس  «ی سگ،  »عوعو

به‌معنای  واق هم می‌گویند،  واق  گر  ا اســت.  بــوده  گله  یا  و  از محدوده  نگهبانی 

گر گفته می‌شود »سگ پارس می‌کند«، یعنی  ، ا نگهداشتن از خطر بوده، از این‌رو

سگ خبر می‌دهد، نه این‌که نام صدای سگ، پارس باشد.

کبر دهخدا، لغتنامه دهخدا، ج4، مدخل »پارس«. 1. رک: علیا



303 سیاست  دین و:هشتم صلف   ﻿

گر به‌خاطر لجاجت با اسلام می‌خواهند با زبان دیگر مثل عربی دشمنی کنند،  ا

بهتر  و بدانند. همچنین  را خوب بخوانند  لازم است فارسی عزیزمان  کم  دست 

است ملی‌گراها، نسبت به شیوع بیش از اندازۀ لغات غربی، از خود، حساسیت و 

غیرت نشان دهند.

شاهنامه آخرش خوش است!

این یکی از صدها ضرب المثل رایج در بین ما ایرانیان می‌باشد و در ارتباط با 

گونی را می‌توان بیان کرد: علت و چرایی انشای آن، دلائل و احتمالات گونا

که شخص یا اشخاصی، بدون  1. این ضربالمثل، برای مــواردی به‌کار می‌رود 

ی، خیلی خوش‌بین هستند و برای این‌که آن‌ها را سرزنش  کــار دلیل، به عاقبت 

که شاهنامه‌خوان، منتظر عاقبتی  کنند، از این ضرب‌المثل استفاده می‌نمایند؛ چرا

خوش در انتهای آن است؛ اما در پایان، با یک امر ناخوشایند روبه‌رو می‌شود و این 

که مثل شاهنامه هستند،  ، برای اعمالی  کنایه و طعن‌آمیز ضرب‌المثل به شکل 

استفاده می‌شود.

2. این ضربالمثل، مربوط به اواســط شاهنامه است و اشــاره به هستۀ اصلی 

شاهنامه، یعنی جنگ‌های ایرانیان و تورانیان دارد و خوش بودن پایان شاهنامه، 

نهایی  ی  پــیــروز به  بلکه  نیست؛  ساسانیان  شکست  و  اعــراب  حملۀ  به  مربوط 

ی، در قسمت‌های  این پیروز البته  که  توران اشاره دارد  بر لشکر  ایرانی  پهلوانان 

میانی شاهنامه و در بخش پهلوانی آن است و به آخر شاهنامه که مربوط به بخش 

یخی می‌شود، ربطی ندارد. تار

3. برخی معتقدند در گذشته، وقتی نقالان از خواندن یک دورۀ کامل شاهنامه 

پا می‌شد و کسانی‌که  فارغ می‌شدند، در مجلس نقل شاهنامه، جشن کوچکی بر



از شبهه تا فتنه304

ایران‌زمین  پهلوانان  ی‌های  حماسه‌ساز و  داستان‌ها  به  دل  اشتیاق،  با  مدت‌ها 

هرچند  بودند  معتقد  و  می‌کردند  فراهم  را  چــای  و  شیرینی  بساط  می‌سپردند، 

پایان کار ایرانیان در آخر شاهنامه خوش نیست؛ اما به پایان رساندن نقالی کامل 

کتاب، شایستۀ شادمانی است و این ضرب‌المثل، حکایت از این جشن و  این 

شادی، در پایان شاهنامه‌خوانی است.

که برخلاف نظر فردوسی، حملۀ مسلمانان به  4. این احتمال نیز وجود دارد 

ایران و پایان حکومت ظالمانۀ ساسانی، آن‌چنان به مزاج ایرانیان خوش آمد که از 

این عمل، به‌عنوان یک واقعیت شیرین و زیبا یاد می‌کردند و چون پایان شاهنامه، 

گرچه خود فردوسی آن‌را حادثه‌ای تلخ می‌داند؛ اما  به این مسئله ختم می‌شود، ا

چون تودۀ مردم ایران، این حادثه را سبب نجات خویش از یوغ حکومت طبقاتی 

ی،  آزادی خویش ازچنگال آن‌ها می‌دانند، برخلاف نظر و و ظالمانۀ ساسانی و 

عاقبت شاهنامه را در واقعیت، امری خوشایند و زیبا می‌شمردند.

از  یخی،  تار ــت منابع  روای به  ایـــران،  مــردم  ایــن مدعا، عــدم حمایت  بر  شاهد 

یخ  تار طول  در  ایرانیان،  این‌که  و  می‌باشد  مسلمانان  سپاه  مقابل  در  ساسانیان 

پس از اسلام، هیچ‌وقت از حمایت دین اسلام و مسلمانان دست برنداشتند که 

دلیل روشنی بر این مدعاست که ایرانیان، ورود اسلام و مسلمانان را نه تنها سبب 

بدبختی خود نمی‌دانستند؛ بلکه آن‌را سبب پیشرفت و ترقی خود می‌دیدند. البته 

کمان اسلامی در  این مسئله، به‌معنای تایید اعمال خلاف دین و عقل برخی حا

قرون مختلف نیست.

یخی که ثابت کند  در پایان، باید یادآور شویم هیچگونه سند و مدرک معتبر تار

این ضرب‌المثل توسط اعراب ساخته شده، وجود ندارد.



305 سیاست  دین و:هشتم صلف   ﻿

نفر

، یک واژۀ عربی است که به‌معنای »دسته«، برای شمارش به‌کار می‌رود. در  نفر

قرآن کریم هم برای شمارش انسان و هم برای شمارش جن به‌کار رفته، پس واژه‌‌ای 

گر برای شمارش انسان به‌کار رفت، بگوییم  که ا فارسی برای شمارش شتر نبوده 

گر چنین باشد، عکس آن صادق است، یعنی باید  خواسته‌اند ما را خوار کنند! ا

برای شمارش  فارسی  را در  انسان در عربی  اهانت، واحد شمارش  برای  بگوییم 

– چه  ــدان«  بــرای واحــد شمارش »دن این‌که  بر  به‌کار می‌بریم، مضاف  شترانمان 

« را به‌کار می‌بریم. دندان انسان یا حیوان – »نفر

گر از واژه‌هایی  « استفاده کنیم. ا ، مجبور نیستیم از واژۀ عربی »نفر از سوی دیگر

، می‌توانیم بگوییم »دانه«،  چون »عدد« استفاده کنیم، آن نیز عربی است. از این‌رو

، یا هر چیز دیگری که باز واحد  مثل 5 دانه پرتقال، یا 10 دانه انسان، یا 20 دانه شتر

شمارش‌ها یکی می‌شود. آیا بعد نمی‌گویند که »دانه« به بذر گیاه گفته می‌شود و 

خواستند ما را تحقیر کنند و آن‌را واحد شمارش انسان کردند؟! یا چرا برای شمارش 

، الاغ و انسان، واژۀ مشترک »دانه« را استفاده کرده‌اند؟! شتر

نکتۀ آخر این‌که هیچ موقع، عرب‌ها، بر سرمان با شمشیر نایستاده‌اند که باید از 

«، برای شمارش انسان استفاده کنیم. بنابراین، آزادیم هر کلمه‌ای از جمله  واژۀ »نفر

»تن« را در این مورد به‌کار ببریم و همین‌گونه هم هست و این استفاده رواج دارد.

غذا

کل(، هر سه، به‌معنای  واژه غذا را عرب هم به‌کار می‌برد و کلمات )غذا، طعام و أ

ک هستند. یعنی کلمۀ غذا هم در فارسی و هم در عربی به‌کار می‌رود و واژگان  خورا

تغذیه و مغذی و أغذیه و ...، همه از غذا گرفته شده‌اند. عرب هم غذا می‌گوید.



از شبهه تا فتنه306

: الغذاء: الطعام و الشراب و اللبن، و قیل:  در لغتنامه العین آمده است: »غذو

اللبن غذاء الصبی و تحفة الکبیر ... و غذی البعیر تغذیة، إذا رمی به متقطعا؛ الغذاء؛ 

، غذای طفل و تحفه بزرگسال است و  خوردنی و نوشیدنی و شیر و گفته شده: شیر
، بولش را به‌صورت بریده بریده دفع کند«.1 « زمانی گویند که شتر »غذی البعیر

ی به، و قیل: ما یکونُ به 
ّ

در لغتنامه لسان العرب آمده است: »غذا: الغِذاءُ: ما یتَغَذ

بَنُ غِذاء الصغیر و تُحْفَةُ 
َّ
بن، و قیل: الل

َّ
رابِ و الل

ّ
عامِ و الشَ نَماءُ الجِسْمِ و قِوامُه من الطَّ

 الجَمَلِ؛ الغذاء؛ آن‌چه با آن تغذیه کنند و گفته شده: 
ُ

: بَوْل ی، مقصورٌ
َ

الکبیر ... و الغَذ

آن‌چه رشد و قوام جسم به آن است، از خوردنی و نوشیدنی و شیر و گفته شده: شیر 
غذای کودک و تحفۀ بزرگسال است .... و الغذی: بول شتر را گویند«.2

به‌معنی خوردنی و  را  ــدارد؛ بلکه عــرب، غــذا  ن به شتر ربطی  بنابراین، »غــذا« 

شتر  بول  به‌معنای  )کوچک(،  مقصوره  الف  با  غذی  بله  می‌برد.  به‌کار  نوشیدنی 

است و کسانی‌که چنین مطلبی را ساخته‌اند با شیطنت، »غذی« با الف مقصره 

را به‌جای »غذا« جا زده‌اند.

دیوس

سردار ایرانی، دیوث نام نداشت؛ بلکه اسم او پومپه دیوس بوده و ربطی به کلمه 

دیوث ندارند. دیوس سردار اشکانی بود و عمرش به زمان جنگ اعراب نمی‌رسد. 

اعراب اصلا اسم چنین شخصی را نشنیده‌اند که بخواهند برای تحقیر او چنین 

یخی، پیش  نامی را استفاده کنند. این واژه در احادیث پیامبر آمده که از لحاظ تار

از ورود اسلام به ایران بوده است.

1. خلیل بن احمد فراهیدی، العین، ج4، ص 439.

، لسان العرب، ج15، صص 119-120. 2. محمد بن مکرم ابن منظور



307 سیاست  دین و:هشتم صلف   ﻿

مناسبت‌های ملی ـ مذهبی

چرا در ایــران روز پدر، مــادر، زن یا حتی دختر، با توجه به شخصیت‌‌های 
کم اسطوره داشتیم، قهرمانانی مثل  اسلامی نامگذاری میشه؟ مگه ما 
آرش و پوریای ولی و بزرگانی مثل سعدی، فردوسی، حافظ، مولانا، امیرکبیر 

و...، چرا هیچ روزی در تقویم به‌نام این‌ها نیست؟

پس از ورود اسلام به ایران، ایرانیان با خوبی‌های فرهنگ اسلام آشنا شدند و با 

آغوش باز آن‌را پذیرفتند و پیوند عمیقی میان فرهنگ ایرانی و اسلامی ایجاد شد. 

یادی در ایران داشته‌ایم؛ اما پس از اسلام، افتخار این  گرچه نــام‌آوران و بزرگان ز

ی از اسلام بوده است. ضمن آن‌که کامل‌ترین و شاخص‌ترین افراد، باید  افراد، پیرو

کرم و اهل بیت ایشان، دارای برترین ویژگی‌ها  به‌عنوان الگو قرار بگیرند و پیامبر ا

گر کسی با منش و سیره و روش زندگی آن‌ها  که ا و شاخصه‌های انسانی هستند 

آشنا شود، صرف‌نظر از هر دین و آئینی، شیفتۀ شخصیت آن‌ها خواهد شد. از این 

جهت، در پاسداشت این روزها، از نام آن بزرگواران استفاده می‌شود. در عین حال، 

شخصیت‌ها و بزرگان ملی نیز مورد احترام بوده و جایگاه ویژه‌ای، میان ایرانیان 

دارند.

ی اسلامی ایران، روشن می‌شود  ی به تقویم رسمی جمهور ، با گذر از سوی دیگر

اردیبهشت(،  سعدی)۱   ،) مهر  ۲۰( حافظ  بزرگداشت  بــرای  خاصی  ــای  روزه که 

(، خواجه نصیر‌الدین طوسی)۵ اسفند( و ...، قرار داده شده  ابن‌سینا )۱ شهریور

است. چنان‌که نام برخی خیابان‌ها، میدان‌ها و ...، به‌نام مشاهیر و بزرگان ایران 

،  سهروردی فیلسوف ایرانی و .... ‌زمین است، مثل تختی، ملک‌الشعرای بهار





فصل نهم: عقب ماندگی جوامع اسلامی





درآمد 

که نسبی و قیاسی می‌باشد. یعنی  »عقب‌ماندگی«، یک واژۀ توصیفی است 

که نسبت  گرفته شود  و نتیجه  با تمدنی تعریف شــده، تطبیق داده شود  باید  یا 

گفته شود  به جامعۀ هدف عقب مانده‌اند یا باید با جوامع دیگر قیاس شوند و 

نسبت به آنان، عقب مانده‌اند و در هر دو تعریف نیز باید تبیین شود که در چه 

عرصه‌هایی به روز هستند و حتی رشد یافته‌تر از سایر جوامع می‌باشند و در چه 

مواردی عقب‌ماندگی دارند؟ این پرسش که چه عللی موجب شد تمدن اسلامی 

رو به ضعف برود، همواره مورد بحث متفکران بوده است. 

، به‌عنوان متفکری که به‌طور جدی، دغدغۀ تمدنی دارد و در  امام موسی صدر

ی تمدن اسلامی است، به‌صورت مستقیم و غیرمستقیم،  تلاش برای احیا و بازساز

در این زمینه اظهار نظر کرده است. برای پی‌جویی این مسئله، شاید بتوان به‌طور 

، عمده  کلی، از دو عامل درونی و بیرونی نام برد؛ اما به‌نظر می‌رسد شهید صدر

نقش و دلائل را به عوامل درونی در تغییر و تبدیل جامعۀ اسلامی و انحراف جامعۀ 

که هرگاه جامعۀ اسلامی بروز و ظهور  اسلامی ارجاع می‌دهد و بر این نظر است 

یابد، می‌توان امیدوار بود که تمدن اسلامی هم احیا شود. تحول درونی افراد و تحقق 

، عناصر درونی  جامعۀ اسلامی، شرط احیا و تحقق تمدن اسلامی است. از این‌رو

دخیل  زمینه  این  در  اقتصادی،  و  اخلاقی  اجتماعی،  سیاسی،  شامل  متنوعی، 



از شبهه تا فتنه312

بوده است که باید مورد بازنگری قرار گیرد. شهید صدر از میان دلائل مختلف، از 

کار زنان  عدم احساس مسئولیت اجتماعی، در قالب تنبلی و سستی، تعطیلی 

ک میان سخن  که نیمی از جمعیت فعال جامعه هستند، فقدان صداقت و انفکا

یخی، نظام  و وعده و عمل، تبدیل خلافت به سلطنت، به‌عنوان یک مسئلۀ تار

ی فرقه‌ای و به‌طور کلی، انحراف جامعۀ اسلامی گفتگو می‌کند. افزون بر  ساختار

، به‌منظور تحقق جامعۀ اسلامی، به‌عنوان نقطۀ قابل اتکا برای تعظیم  این‌ها، صدر

گاهی‌بخشی و فهم و اطلاع صحیح از آموز‌ های دینی را  تمدن اسلامی، نقش آ

مؤثرترین راه در این زمینه می‌داند و به ارائۀ معیار انسانیت، برای بررسی و مقایسۀ 

تمدن اسلامی و تمدن غربی، اشارات مفیدی دارد. 

باید دانست که جامعۀ مسلمان، یک جامعۀ متحد توحیدی است – آحادش، 

همه به توحید، معاد و اسلام، معرفت و ایمان دارند -، مردمانش با هم، چون برادر 

مُؤْمِنُونَ 
ْ
مَا ال

َ
هستند و در رفع مشکلات و اصلاح امور خود و دیگران می‌کوشند: >إِنّ

كيديگرند،  برادر  مؤ‌منان  تُرْحَمُونَ<؛1  مْ 
ُ

ك
َّ
عَل

َ
ل هَ  ال��ل قُوا 

َ
وَاتّ مْ 

ُ
يْك خَوَ

َ
أ بَيْنَ  صْلِحُوا 

َ
فَأ إِخْــوَةٌ 

يد و تقوای الهی پيشه كنيد تا مشمول  بنابراين، ميان دو برادر خود، صلح برقرار ساز

رحمت او شويد«.

در جامعه و تمدن اسلامی، همگان، تحت امر ولایت الهی قرار دارند و هرگز 

و  اســام  دشمنان  و  سبحان  خــداونــد  دشمنان  و  کفار  )سرپرستی(  ولایــت  بــه 

با  متحد،  به‌صورت  مسلمانان  جامعه،  این  در  نمی‌آورند.  فــرود  سر  مسلمانان، 

ذِينَ 
َّ
هِ وَ ال  ال��ل

ُ
دٌ رَسُول ، هم‌افزایی دارند: >مُحَمَّ دشمنان، سرسخت و نسبت به یکدیگر

ارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ‌<.2 مردمان در امور خیر و مفید مادی و معنوی، با 
َ

فّ
ُ

ك
ْ
ی ال

َ
اءُ عَل شِدَّ

َ
مَعَهُ أ

1. الحجرات، 10.

2. الفتح، 29.



313 اسلام جوامع یب ماندگق: عم نهلصف   ﻿

ی نزدیک دارند و در امور شر و مضر به حال مردم، به‌هیچ وجهی  یکدیگر همکار

قْوَی وَ لاتَعَاوَنُوا  بِرِّ وَ التَّ
ْ
ی ال

َ
که چنین فرمان یافته‌اند: >وَ تَعَاوَنُوا عَل ی ندارند؛ چرا همکار

ی كنيد و در  ی، با كيديگر همكار ی و پرهيزگار عُدْوَانِ<؛1 و در نكيوكار
ْ
ی الإِثْمِ وَ ال

َ
عَل

گناه و تعدی، دستيار هم نشويد« و سایر اصول و چارچوب‌های تمدن اسلامی.

بدیهی است که جوامع اسلامی، در تطبیق با تمدن اسلامی، بسیار عقب‌مانده 

یکرد و عمل به اوامــر و  ، رو می‌باشند و علل اصلی آن نیز ضعف شناخت، بــاور

وَ  جَمِيعًا  هِ  ال��ل بِحَبْلِ  >وَاعْتَصِمُوا  فرمان  به  ننمودن  الهی - بی‌بصیرتی -، عمل  نواهی 

كنده نشويد«، پذیرش ولایت  يسمان خدا چنگ زنيد و پرا قُوا<؛2 و همگی به ر لاتَفَرَّ

و عدم  رفاه‌طلبی، خودنگری  تنبلی، سستی،  نیز  و  نظامات سلطه  و سرپرستی 

ایجاد و تقویت روحیۀ جهادی می‌باشد. 

برخی، بر اســاس برداشت سوء از دین مبین اســام، مسائلی چون اعتقاد به 

، اعتقاد به آخرت و تحقیر زندگی دنیایی، شفاعت، تقیه و  سرنوشت و قضا و قدر

انتظار فرج را از عوامل انحطاط و عقب‌ماندگی جوامع اسلامی دانسته‌اند. برخی 

از مستشرقین غرض‌ورز مسیحی و روشنفکران غربگرای جهان اسلام، معتقدند 

که تعالیم اسلامی و اعتقاد به آن، موجب عقب‌ماندگی جهان اسلام و کشورهای 

اسلامی شده است، از جمله، عقیده به قضا و قدر الهی، بدین معنا که سرنوشت 

انسان از قبل تعیین شده است و هیچ تلاشی از انسان، به‌نتیجه‌ای نمی‌رسد و 

آدمی در این دنیا، هیچ‌کاره است و اعتقاداتی از این نوع که انسان براساس آن‌ها، 

از تحرک و فعالیت علمی و عملی بازمی‌ایستد و از تکاپو در راه پیشرفت و تعالی 

1. المائدة، 2.

2. آل عمران، 103.



از شبهه تا فتنه314

در  را  مسلمانان  اســام،  جهان  در  اندیشه  این  شدن  گیر  فرا و  درمی‌ماند  تولید  و 

مساجد، به عبادت و نماز و کسب عمل صالح مشغول داشت.

ــوع مــبــارزه بــا اســـام و  ی و یــک ن ــرض‌ورز ــ ــر غ ــام، یــا در اث ایــن بــرداشــت از اسـ

مسلمانان است و یا این‌که نظریه‌پردازان آن، دچار کج‌فهمی شده و دربارۀ مفاهیم 

اسلامی، گرفتار تفاسیر یک‌جانبه‌گرایانه شده‌اند و از این اصل غافل‌اند که اسلام 

و قرآن، تعریفی دیگر و فراتر از فهم آن‌ها، دربارۀ انسان دارد. اسلام انسان را موجودی 

دارای عقل و تفکر و اختیار می‌داند. قرآن در آیات متعددی، این حقیقت را بیان 

ا  إِمَّ بِیلَ  ا هَدَینَهُ السَّ
َ
غَی ...«،1 )إِنّ

ْ
شْدُ مِنَ ال بَینَ الرُّ

َ
تّ یّنِ قَد  الدِ می‌کند، مانند: >لاَ إِکْــرَاهَ فیِ 

مْ 
ُ

نَّ سَعْیهُ سَوْفَ یرَی«3 و »إِنَّ سَعْیک
َ
 مَا سَعَی« »وَ أ

َ
یسَ لِلانسَـنِ إِلاّ

َّ
ن ل

َ
ا کَفُورًا،2 »وَ أ شَاکِرًا وَ إِمَّ

 . ی از آیات دیگر شَتَّی<4 و بسیار
َ
ل

گفته نماند که همان ضعف شناخت، ایمان و عمل به اسلام عزیز و پیشرفته  نا

، ناامیدی  کور ی، غرب‌زدگی، تقلید  که سبب خودباختگی، خودناباور می‌باشد 

ی  استکبار نظامات  کمیت  حا سبب  علل،  همین  می‌گردد.  ابتکار  از  تنبلی  و 

سلطه )به‌ویژه انگلیس، آمریکا و سپس فرانسه(، بر جوامع اسلامی گردیده است 

کرده و می‌کنند، چنان‌که  که به‌شدت با هرگونه پیشرفت جوامع اسلامی، مقابله 

ی برای ایجاد تفرقه،  کار شاهدیم حتی رشد علمی ایران را برنمی‌تابند و از هیچ 

دشمنی و تجزیۀ ملل مسلمان، کوتاهی ندارند.

اما در عین حال، مسلمانان در برخی زمینه‌ها، از جوامع به اصطلاح پیشرفته، 

1. بقره، 256.

2. نساء، 3.

3. نجم، 39 - 40.

4. لیل، 4.



315 اسلام جوامع یب ماندگق: عم نهلصف   ﻿

عقب مانده‌اند که از جمله پیشرفت در علوم طبیعی و نتایج آن در انواع صنایع 

ی، هوا -  ی، تجارت، تسلیحات نظامی، داروساز ی، بانکدار ی، دامپرور )کشاورز

فضا، الکترونیک و ...( می‌باشد و همچنین باید اذعان نمود که دست کم، غربی‌ها، 

در برخی از امور اجتماعی )وضع و رعایت قوانین، بیمه، حقوق بازنشستگی و ...(، 

از جوامع اسلامی پیشرفته‌تر می‌باشند.

و  امــام خمینی؟ره؟  و به رهبری  ایــران توسط مــردم  به برکت انقلاب اسلامی 

استقامت و پویایی و تداوم با صلابت و قدرت آن به رهبری امام خامنه‌ای)دامت 

شده‌اند،  بصیر  و  هشیار   ، بیدار بیش  و  کم  اسلامی،  ملل  تمامی  امــروزه  برکاته(، 

چنان‌که گویی تازه با اسلام، ارزش و آثار ارزشمند گرایش به اسلام آشنا شده‌اند. 

ی )ما می‌توانیم( رسیده‌اند و همه مترصد  - امــروزه بیشتر مسلمانان به خودبارو

استقلال  بــه  رســیــدن  و  جــور  و  ظلم  ی  استکبار نظامات  سلطۀ  از  خــود  نجات 

هستند - لذا شاهد رشد عملی، صنعتی، اقتصادی، فرهنگی، اجتماعی و ...، 

که  گزارشات رسمی شاهدیم  در جوامع اسلامی می‌باشیم، چنان‌که در اخبار و 

ی،  ، داروســاز از دستاوردهای علمی و صنعتی، به‌ویژه در نانو ی  ایران در بسیار

، پنج  کشور ...، جزء ده  و  تجهیزات پزشکی، تسلیحات نظامی، علوم هسته‌ای 

که نظامات سلطه )به‌ویژه  کشور اول جهان قرار دارد، هر چند  کشور و حتی سه 

غربی‌ها(، با هرگونه پیشرفتی، به‌شدت مقابله و مانع‌تراشی می‌کنند! رهبر فرزانۀ 

انقلاب، در این خصوص می‌فرماید: »با همین حرکت، تداوم انقلاب و استمرار 

انقلاب، امروز بحمدالله انقلاب، هم زنده است، هم زاینده و تولیدکننده است. 

، این‌جور در مقابل انقلاب و در مقابل ملت  این‌که شما می‌بینید جبهۀ استکبار

انقلابی ایران می‌ایستد و این‌جور دشمنی می‌کند، به‌خاطر این است که انقلاب 

ملعنت  و  خباثت  این‌قدر  نداشتند  داعی  این‌ها  نبود،  انقلاب  گر  ا است.  زنده 



از شبهه تا فتنه316

به خرج بدهند در مقابل ملت ایران. حالا »زنده بودن انقلاب« یعنی چه؟ یعنی 

، به آرمان‌های انقلاب. امروز مردم، دلبستۀ همان  دلبستگی نسل‌های جدید کشور

رفاه  کرد، یعنی استقلال ملی، عزت ملی،  انقلاب مطرح  که  آرمان‌هایی هستند 

ملی، عدالت اجتماعی، تحقق جامعۀ اسلامی و در نهایت، همان‌طور که عرض 

کردیم، ایجاد تمدن نوین اسلامی. این‌ها هدف‌های بزرگ انقلاب است«.1 

یخ : 1400/11/28. 1. بیانات در تار



317 اسلام جوامع یب ماندگق: عم نهلصف   ﻿

عقب‌ماندگی کشورهای اسلامی

باید  اقداماتی  کشورهای اسلامی، چه  کــردن عقب‌ماندگی  بــرای برطرف 
صورت گیرد؟ 

گر برای از بین  عقب‌ماندگی کشورهای اسلامی، از مشکلات بزرگی است که ا

بردن آن‌ها، اقدام سریع انجام نشود، نه تنها عقب‌ماندگی مستمر شده و سبب 

، به تمام کشورهای اسلامی‌خواهد شد؛ بلکه  وارد شدن آسیب‌های جبران‌ناپذیر

کشورهای  که  مشکلات اساسی فرهنگی نیز از پیامدهای شوم این پدیده است 

ی با محو و نابودی  اسلامی را گرفتار بحران هویت فرهنگی خواهد نمود )که مساو

اندیشه‌های اسلام ناب محمدی؟ص؟ است(. در چاره‌جویی و علت‌یابی از این 

شده  شرایطی  آمدن  به‌وجود  سبب  که  پرداخت  دردهایی  همان  به  باید  پدیده، 

است تا عقب‌ماندگی در جهان اسلام پایدار باشد.

سران کشورهای اسلامی، باید گذشتۀ درخشان و دوران طلایی را بررسی کنند 

و همان عوامل پیشرفت را مدنظر قرار دهند و مسائل و عوامل پیشرفت در جهان 

معاصر را در برنامه‌های اجتماعی و فرهنگی و اقتصادی خود لحاظ نمایند تا از 

ی به آن نائل می‌شوند،  پیشرفت روزآمد جهانی که کشورهای غربی با سرعت نور

باز نمانند.

: اقدامات اساسی، برای برطرف کردن عقب‌ماندگی مسلمانان، عبارت‌اند از

کید بر اصول مشترک بنیادین 1. دوری از تفرقه و دوگانگی و تأ

تفرقه، مهم‌ترین عامل سقوط تمدن‌ها، از جمله تمدن جوامع اسلامی است و 

یان‌بار این عامل در انحطاط جامعۀ اسلامی، بیش از جوامع دیگر مشهود  آثار ز



از شبهه تا فتنه318

و  و تفرقه سفارش می‌کند  از فردگرایی  بــودن و پرهیز  بر اجتماعی  اســت. اســام 

کنیم. آن‌جا  از هر اختلاف فسادانگیزی حفظ  را  تا جامعۀ خود  دستور می‌دهد 

مْ عَنْ سَبِیلِهِ 
ُ

قَ بِک بُلَ فَتَفَرَّ بِعُوا السُّ
َ
بِعُوهُ وَ لاتَتّ

َ
 فَاتّ

ً
نَّ هذا صِراطِی مُسْتَقِیما

َ
که می‌فرماید: >وَ أ

از  کنید و  ی  از آن پیرو قُونَ<؛1 این است راه راســت،  تَتَّ مْ 
ُ

ک
َّ
عَل

َ
ل بِــهِ  وَصّــاکُــمْ  مْ 

ُ
ذلِک

راه‌های دیگر که موجب تفرقه و پریشانی شماست، جز راه خدا، متابعت نکنید. 

این است سفارش خدا به شما، باشد که پرهیزگار شوید«.

گر مسلمانان، یکپارچه و یک جهت  که ا یافته‌اند  دشمنان اسلام به‌خوبی در

باشند و مرزهای قومیت، ملیت، نژاد و منطقه‌های جغرافیایی موجب اختلاف 

میان آن‌ها نشود،2 هیچ‌گاه نخواهند توانست آن‌ها را به بردگی بگیرند و سرمایه‌های 

، در صــدد برآمدند تا وحــدت و  ایـــن‌رو از  را به غــارت ببرند.  مــادی و معنویشان 

یکپارچگی مسلمین را از بین ببرند و مرزهایی میانشان پدید آورند و آن‌گاه، به‌سان 

گله جدا شده‌ای، طعمۀ خویش قرارشان دهند. آنان برای رسیدن به  گوسفند از 

کردن و عظمت  ، با زنده  گون سود می‌برند؛ از یک سو گونا این هدف، از راه‌های 

، تورانی‌ها در ترکیه  دادن به تمدن‌های قدیمیشان، از قبیل تمدن فراعنه در مصر

کشورهای عرب‌زبان و ایران، مسلمانان را سرگرم  و تمدن‌های عربی و ایرانی در 

، مکتب‌ها و مذهب‌هایی از قبیل مارکسیسم، صهیونیسم،  می‌کنند و از دیگر سو

و  عنوان  صدها  و  وهابیت  و  شیخیت  بهاییت،  ینیسم،  دارو گزیستانسیالیسم،  ا

مکاتب دیگر پدید می‌آورند و با رواج آن‌ها در میان مسلمانان و دامن زدن به آتش 

اختلافات و نیز به راه انداختن جنگ و جدال داخلی، یکپارچگی آنان را برهم 

1. انعام، 153.

2. حدیثی نبوی می‌فرماید: »المسلمون یدٌ واحدُ علی من سواهم«؛ محمد محمدی ری‌شهری، میزان‌الحکمه، ج 
4، ص 522.



319 اسلام جوامع یب ماندگق: عم نهلصف   ﻿

می‌زنند و نیروهایشان را به هدر می‌دهند و در نهایت، خود به مقاصد شومشان 

می‌رسند که همان غارت سرمایه‌های ملی و به بردگی کشاندن مسلمانان است،1 

حضرت  تشیع،  جهان  عالی‌قدر  زعیم  چنان‌که  مسلمانان،  گــر  ا صورتی‌که،  در 

آیت‌الله امام خمینی؟ره؟ فرموده‌اند، توحید کلمه و کلمۀ توحید را حفظ می‌کردند 

است  داده  نشان  پرافتخارشان  گذشتۀ  و  داده2  خبر  مجید  قــرآن  که  همان‌طور  ـ 

ـ، از همۀ اقــوام و ملل، برتر و بالاتر بودند و این‌چنین در آتش بدبختی و ضعف 

آزرده شده  بــزرگ، دل  این درد  از  نیز  نمی‌سوختند. حضرت علی)علیه السلام( 

المختلفة  أبدانهم  المجتمعة  الناس  »ایها  می‌فرماید:  این‌گونه  خطبه‌ای  در  و 

أهواؤهم، کلامکم یوۀ الصمّ الصّلاب و فعلکم یطمع فیکم الاعداء؛3 ای مردمی که 

کنده است، سخنان داغ شما،  بدن‌هایتان جمع و افکار و خواسته‌های شما پرا

سنگ‌های سخت را درهم می‌شکند؛ ولی اعمال سست شما، دشمنانتان را به 

طمع می‌اندازد«. 

باید فاصله‌های  برای زدودن عقب‌ماندگی و ضعف خود،  کشورهای اسلامی 

ایجاد شده را ترمیم کنند و مشترکات خود را محور قرار دهند و در زیر لوای توحید 

و نبوت، جامعۀ اسلامی را به همان مسیر اولیۀ خود بازگردانند. سید‌جمال الدین 

اسدآبادی، دربارۀ وحدت یک امت چنین می‌گوید: »هرگاه امتی را دیدی که افرادش، 

به وحدت و یگانگی تمایل دارند، به آن امت مژده بده که خداوند، در جهان آفرینش، 
برای آن امت، آقایی و والایی و برتری بر سایر ملت‌ها را مقدر کرده است«.4

1. زین‌العابدین قربانی، علل پیشرفت اسلام و انحطاط مسلمین، )دفتر نشر فرهنگ اسلامی، تابستان 1361(، ص 
.438

ؤْمِنِینَ<؛ آل عمران، 139. وْنَ إِن کُنتُم مُّ
َ
نتُمُ الاْعْل

َ
 وَأ

ْ
 وَلاَتَحْزَنُوا

ْ
2. >وَلاَتَهِنُوا

3. نهج‌البلاغه، فیض‌الاسلام، خطبۀ 29.

4. سید جمال‌الدین اسدآبادی، عروة الوثقی، ص 190.



از شبهه تا فتنه320

ی از تفرقه و نفاق و وجوب وفاق و اتفاق، پس از استناد  ی در اثبات لزوم دور و

ی  کدام نیکی، بهتر از یار که  به آیات و روایات نبوی، این سؤال را مطرح می‌کند 

کردن به هم، برای معزز نمودن کلمۀ حق و اعتلای نام امت مسلمان است«1 و در 

نهایت، می‌توان گفت که راه اتحاد و یکپارچگی مسلمانان، فقط تمسک به حبل 
2.>

ْ
قُوا هِ جَمِیعًا وَ لاَتَفَرَّ  بِحَبْلِ ال��ل

ْ
الله المتین است: >وَ اعْتَصِمُوا

2. پیروی از رهبری واحد و راستین

یا جامعه‌ای، بدون رهبری شایسته، نمی‌تواند  گروه  آن‌چه مسلم است ،هیچ 

به اهداف خود برسد و با تبعیت از چنین رهبرانی است که انسان‌ها به سعادت 

یخ پر است از نافرمانی و عدم اطاعت جوامع بشری از رهبران  می‌رسند؛ ولی تار

راستین و الهی و اطاعت از کسانی‌که سعادت را به مسلخ برده و امت‌ها را به ذلت 

و تباهی کشانده‌اند. خداوند متعال در این‌باره می‌فرماید:

 بِهی یسْتَهْزِءُونَ<؛3 وای به حال این 
ْ
 کَانُوا

َ
سُول إِلاّ ن رَّ تِیهِم مِّ

ْ
عِبَادِ مَا یأ

ْ
ی ال

َ
>یاحَسْرَةً عَل

بندگان که هیچ رسولی برای هدایت آن‌ها نیامد، جز آن‌که او را به تمسخر و استهزا 

گرفتند«.

ی و افتخاراتی بوده است، رهبری صحیح و  یخ ملت‌ها ،هر جا که پیروز در تار

گر اسلام که در یک شبه جزیره ظهور  رهبران شایسته در رأس آن قرار داشته است. ا

گاه و لایق و شایسته‌ای  کرده، به پنج قارۀ جهان نفوذ می‌کند، به برکت رهبری آ

گــر صــدای اســام توسط انقلاب شکوه‌مند  ــروزه، ا کــرم اســت و امـ چــون پیامبر ا

برکت رهبری هوشمندانۀ  به  گوش جهانیان طنین‌انداز شده،  به  ایــران،  اسلامی 

1. همان، ص194.

2. آل‌عمران، 103.

3. یس، 30.



321 اسلام جوامع یب ماندگق: عم نهلصف   ﻿

گر مسلمانان، اختلافات را کنار بگذارند  حضرت امام خمینی؟ره؟ است. پس ا

و نژاد، ملیت، زبان، منطقه و اختلافات خود را در مقابل اسلام هیچ بیانگارند و 

فقط به یک دین، یک هدف و یک کتاب دل ببندند و امور خویش را به یک رهبر 

گاه به مسائل اسلام و جهان بسپارند و همه یک‌صدا و یک‌دل  شایسته و لایق و آ

باشند، دیگر هیچ قدرتی نمی‌تواند در مقابل اسلام قد علم کند.

3. شناخت غرب و دوری از غرب‌زدگی

پایی و به‌طور عام، تمدن غرب، بر دو پایۀ اساسی استوار است: تمدن ارو

و به‌شکل  زیربنای اساسی تمدن غرب است  که همچنان  الف. »خشونت« 

و  تسلیحات  در  مخصوصا  و  ی  تکنولوژ و  علوم  تکامل  و  رشــد  چهرۀ  در  فشرده 

تجهیزات نظامی، تبلور یافته است؛

ب. »غــارت« ثروت‌ها و تلاش در جلب بیشترین سرمایه‌ها و منافع از طریق 

اشغال دیگر مناطق.

کمیت تمدن غــرب، این‌گونه می‌نویسد: »جهان در  گــارودی در مــورد حا روژه 

، بین دو  ــرادر ب را بین دو  کمیت تمدن غــرب، هرگز روابــط والای انسانی  سایۀ حا

کم و محکوم، بین فقیر و ثروتمند، بین نیرومند و  جامعه، بین مرد و زن، بین حا

ی  یست ندیده است«1 و باید بر این گفتۀ و ناتوان، بین انسان و طبیعت و محیط ز

افزود که داغ این تمدن، همچنان لکۀ ننگی است بر دامن همۀ ارزش‌های انسانی 

که رهبران تمدن غرب و همۀ  پا و غرب؛ چرا و کمالات اخلاقی در داخل و خارج ارو

که حقوق  کسانی هستند  کسانی‌که از حقوق بشر سخن می‌گویند، خود از اولین 

ملت‌ها را پایمال کرده‌اند، چه رسد به مراعات حقوق بشر و شرافت انسانی!

1. روژه گارودی، مایعد به الاسلام، ص 268.



از شبهه تا فتنه322

، آنان که از آزادی »زن« سخن رانده‌اند، خود از اولین کسانی  در نمونه‌ای دیگر

ی،  کرامت و شرافت و کرده و به  کالای بــی‌ارزش، تبدیل  که زن را به یک  هستند 

کشانده‌اند و اما انسان غربزده، فرهنگ  اهانت روا داشته و او را به بردگی واقعی 

گذشته و یک نظام قرون وسطایی تلقی  و تمدن اسلامی را نمایندۀ افکار دوران 

می‌نماید و در مقابل، سیستم فکری، فرهنگی، اقتصادی و سیاسی تمدن غرب 

و  و معیارها  کند  آن عمل  اســاس  بر  باید  که امت اسلامی،  الگویی می‌پندارد  را 
مقیاس‌های آن‌را مرجع حل مشکلات زندگی و اختلافات خود بداند.1

کــشــورهــای اســامــی بــا تفکر عمیق در مشخصۀ غــرب و غــربــزدگــی فــکــری و 

که در واقع،  که یکی از عوامل ضعف و انحطاط مسلمانان  فرهنگی، درمی‌یابند 

باعث پیدایش وضعیت رقت‌انگیز کنونی امت اسلامی گردیده، همان فرهنگ و 

تمدن غربی است.

4. دور ریختن خرافات و زدودن بدعت‌ها

از  ی و تطهیر اسلام  کساز این مطلب، به تعبیری، در مقام پیراستن دین و پا

خرافات، بدعت‌ها، پیرایه‌ها، زنگارها و ساز و برگ‌هایی است که در طی قرون، بر 

آن بسته شده است و به تعبیر امام علی)علیه السلام(، کندن و در آوردن پوستین 
وارونه‌ای است که بر تن اسلام پوشانیده شد.2

اصیل،  اســام  همان  لزوما  ی،  ــار ج اســام  دیــن،  مصلحان  و  منادیان  نظر  از 

ناب و اولیه نیست و ای بسا، چیزهایی که در طی قرون و اعصار توسط خلفای 

جور و علمای سوء، به آن بسته شده و به‌دست ما رسیده و جزء عرف و عادت و 

، صص 198 - 249. 1. منیر شفیق، اسلام رو در روی انحطاط معاصر

بسَ الفَروِ مقلوباً«؛ نهج‌البلاغه، خطبۀ 108.
ُ
بِس الاسلامُ ل

ُ
2. »و ل



323 اسلام جوامع یب ماندگق: عم نهلصف   ﻿

سنت‌های ما شده است. مسلمانان باید به اسلام اصیل و ناب و اولیه و قرآن کریم 

)صلی الله علیه وآله( و سیرۀ سلف صالح به‌عنوان منابع اصلی  و سنت پیامبر

تفکر دینی و عمل اجتماعی ـ سیاسی برگردند و اصول و مفاهیم اساسی آن‌را احیا 

آن‌را  ی  رو غفلت  غبار  که  اسلام  شدۀ  فراموش  اصول  از  نمونه،  به‌عنوان  نمایند. 

کید نموده و خواهان  ی آن‌ها تأ پوشانده و منادیان بازگشت به اسلام اصیل، رو

 ، از منکر احیا و اجــرای آن‌هــا بوده‌اند، می‌توان به هجرت، امر به معروف و نهی 

عدالت و ... اشاره کرد.

لات انسانی و پرهیز از مفاسد اخلاقی 5. روی آوردن به کما

مفاسد  مسئلۀ  تمدن‌ها،  ضعف  و  انحطاط  و  زوال  در  مطرح  مسائل  از  یکی 

اخلاقی است که خود ابعاد مختلفی دارد؛ از استکبار و عناد گرفته تا بخل و جبن 

گرفته تا شهوات جنسی و مانند این‌ها. از حضرت  ی  و از فساد مالی و زرانــدوز

کرم؟ص؟، روایت شده که فرموده است: »اربع لا تدخل بیتاً واحدةٌ منهُنّ الّا  رسول ا

خَربِ و لم یعمَر بالبرکة: الخیانة والسرقه و شرب الخمر و الزّنا؛1 چهار چیز است 

گر یکی از آن‌ها، وارد خانه‌ای شود، آن‌را خراب می‌کند و با برکت آباد نمی‌گردد؛  که ا

خیانت، دزدی، باده‌نوشی و زنا«.

هر  از  آنــان،  قسم‌خوردۀ  دشمنان  که  بگیرند  نظر  در  باید  مسلمان،  کشورهای 

انحراف  بــه  و  می‌زنند  ضربه  مسلمانان  پیکر  بــر  و  می‌شوند  وارد  ممکن  طریق 

کشاندن جوانان مسلمان را بهترین راه برای رسیدن به اهداف خود می‌دانند. آنان 

با چاپ عکس‌های مستهجن و پخش مواد مخدر و مشروبات الکلی و انــواع و 

اقسام فیلم‌های مبتذل، تمام سعی خود را برای رسیدن به هدف شوم خود به‌کار 

1. محمد بن حسن حر عاملی، وسائل‌الشیعه، ج 28، ص 242.



از شبهه تا فتنه324

ی فضائل  می‌گیرند. در مقابل، کشورهای اسلامی، باید با بیان مسائل دینی و یادآور

کرامات انسانی و برنامه‌ریزی صحیح برای جلوگیری از این هجوم بدون حد و  و 

مرز دشمن، جوانان خود را آماده و هوشیار نگه دارند تا این سرمایۀ عظیم انسانی را 

در راه رسیدن به اهداف اسلام و حل مشکلات مسلمین به‌کار گیرند و از انحراف 

آنان جلوگیری کنند.

کــردن عقب‌ماندگی و ضعف  برطرف  بــرای  اقــدام محدود  این‌ها فقط، چند 

راستا صورت داد،  این  که می‌توان در  اقدامات دیگری  و  بود  کشورهای اسلامی 

: مبارزه با استعمار خارجی در همۀ ابعاد، برانگیختن حس تعصب  عبارت‌اند از

و همبستگی دینی، توجه به پویایی اسلام و تمدن اسلامی، مجهز شدن به علوم و 

فنون جدید، رفع بحران هویت مخصوصا بین جوانان، پرهیز از اندیشۀ نژادپرستی، 

ساختن امتی واحد و ... .

چرا با این جمعیت زیادی که در جهان است؛ ولی مسلمان کم است؟

، دلیل بر برتری و بــاارزش بودن آن نیست. در برخی مسائل،  فراوانی یک چیز

ک؟!  یادتر است یا سنگ و خا کیفیت مهم‌تر از کمیت است. طلا و جواهرات، ز

ک و سنگ؛  کمتر از خا ک، بیشتر است و طلا و جواهرات، خیلی  سنگ و خــا

یادی، دلیل برتری نیست.  ولی ارزش آن‌ها، خیلی بیشتر است. بنابراین، صرف ز

فراوانی جمعیت غیرمسلمانان، دلیل بر بهتر بودن آن‌ها نبوده و مسلمانان هرچند 

تعدادشان کمتر است؛ اما به‌دلیل آن‌که در مسیر صحیح و دین حق قرار دارند، 

ارزشمندتر هستند.

قدمت و پیشینۀ سایر ادیان، نسبت به اسلام و تبلیغ آن توسط حکومت‌ها و 

یخ و ...، موجب شده تعداد مسلمانان  استفاده از قدرت و چیرگی خود در طول تار

از غیرمسلمانان کمتر باشد.



325 اسلام جوامع یب ماندگق: عم نهلصف   ﻿

در عین حال، امروز با وجود همۀ تلاش‌ها برای ارائه چهره‌ای نامناسب از اسلام 

غربی،  مــادی  فرهنگ  بحران‌های  دشمنان،  ســوی  از  اسلام‌هراسی  سیاست  و 

موجب گسترش گرایش به اسلام شده، به‌گونه‌ای که مطابق جدیدترین مطالعات 

، جمعیت مسلمانان جهان، طی  و پیش‌بینی‌های جمعیتی مرکز تحقیقاتی پیو

دیگر  دینی  گروه‌های  تمام  با  مقایسه  در  را  رشد  میزان  بیشترین  آینده،  دهه‌های 

تجربه خواهد کرد. بدین معنا که طی سال‌های 2010 تا2050، در سطح کل جهان، 

میزان افزایش جمعیت در بین مسیحیان، 35 درصد و در بین هندوها، 34 درصد 

و در بین یهودیان، 16 درصد خواهد بود، در حالی‌که میزان رشد جمعیت در بین 

ی‌که جمعیت  بود. به‌طور مسلمانان، طی همین دورۀ زمانی، 73 درصد خواهد 

مسلمانان جهان در 2050، به حدود 8/2 میلیارد نفر افزایش خواهد یافت. 

، جمعیت مسلمانان در ســه دهــۀ آیــنــده، تقریبا بــرابــر بــا پر  بــه عــبــارت دیــگــر

و  شد  خواهد  مسیحیان  جمعیت  یعنی  جهان،  دینی  گــروه‌هــای  جمعیت‌ترین 
نزدیک به یک‌سوم جمعیت جهان را مسلمانان تشکیل خواهند داد.1

، فصلنامه پژوهش‌های سیاسی جهان  1. یعقوب فروتن، بررسی جمعیت شناختی مسلمانان در جهان معاصر
اسلام، سال پنجم، شماره سوم، پاییز 1394، صص 70-71.



از شبهه تا فتنه326

خشکسالی

که مسلمان نیستند، این همه بــاران می‌بارد؛ ولی در  کشورهایی  چرا در 
کشور ما که مسلمان هستیم، خشکسالی وجود دارد؟

گرفته است. پرسشگر گمان  این پرسش، بر اساس یک تصور نادرست شکل 

بــرقــرار اســت و در همۀ  کشورهای اســامــی، خشکسالی  که در همۀ  کــرده اســت 

، قابل دفاع نیست.  کشورهای غیرمسلمان، باران به اندازۀ کافی می‌بارد. این تصور

گر به اقلیم کشورهای مختلف نظر کنیم، بخشی از پاسخ پرسش خود را  در واقع، ا

ی هستند که مسلمان هستند و بسیار باران‌خیزند،  نشان می‌دهد. کشورهای بسیار

مثل اندونزی وکشورهای غیرمسلمانی هستند که در بخش‌های خشک زمین قرار 

ی‌شان ندارد.  دارند و خشکسالی آن‌ها ارتباطی به دیندار

کشور ایران، در  باران و اقلیم، پدیده‌هایی طبیعی هستند و به هم وابسته‌اند. 

منطقۀ‌ نیمه خشک قرار دارد. هر چند در ایران هم مناطق مرکزی با شمالی تفاوت 

جدی در بارش دارند. با این حال، نباید فراموش کرد که گاه خشکسالی موردی هم 

پیش می آید که ممکن است ناشی از عوامل معنوی باشد. در توضیح این نوع از 

خشکسالی‌ها، لازم است به نکاتی اساسی اشاره کنیم:

ی از حوادث و بلایای طبیعی، از جمله آن‌چه به آن اشاره شده، به گفتۀ  أ( بسیار

کمان مربوط می‌شود. خداوند  کریم و پیشوایان دین، به عملکرد مردم و حا قرآن 

رْضِ...<؛1 و 
َ
مَاءِ وَ الأ اتٍ مِنَ السَّ

َ
يْهِمْ بَرَك

َ
فَتَحْنَا عَل

َ
قَوْا ل

ّ
قُرَی آمَنُوا وَاتَ

ْ
هْلَ ال

َ
 أ

ّ
نَ

َ
وْ أ

َ
می‌فرماید: >وَ ل

گر مردم شهرها ایمان آورده و به تقوا گراییده بودند، قطعا برکاتی از آسمان و زمین  ا

برایشان می‏گشودیم«.

1. اعراف، 96.



327 اسلام جوامع یب ماندگق: عم نهلصف   ﻿

از قبیل امنیت، آسایش، سلامتی، مال و  »برکات«، به‌معنای هر چیز فراوانی 

یهِمْ 
َ
فَتَحْنا عَل

َ
اولاد است که غالبا انسان، به نبود آن‌ها آزمایش می‏شوند. در جملۀ »ل

رْضِ«، استعاره و کنایه به‌کار رفته، برای این‌که برکات را به 
َ
ماءِ وَ الأ بَرَکاتٍ مِنَ السَّ

که نعمت‏های الهی از آن بر آدمیان جریان می‏یابد. باران و  کرده  مجرایی تشبیه 

برف، هر کدام در موقع مناسب و به مقدار سودمند می‏بارد. هوا به موقع، گرم و به 

موقع، سرد شده، در نتیجه، غلات و میوه‏ها فراوان می‌شود، البته این موقعی است 

که مردم به خدا ایمان آورده و تقوا پیشه کنند، وگرنه مجرا بسته شده و جریانش قطع 

می‏گردد.1 امام صادق؟ع؟ از پدرانش نقل می‏نماید که رسول خدا؟ص؟ فرمودند: »تا 

زمانی‌که امت من به یکدیگر خیانت نکرده، امانت‌ها را به صاحبانش بازگردانند و 

زکات بپردازند، در خیر خواهند بود و هنگامی‌که این کارها را انجام ندهند، گرفتار 
قحطی‏ و خشکسالی‏ می‏شوند«.2

کــه همدیگر را  رســـول خـــدا؟ص؟ فــرمــود: »امـــت مــن بــر خیر هستند، مــادامــی 

دوست بدارند و همدیگر را هدیه دهند )یا هدایت کنند(، امانت را ادا نمایند، از 

ی کنند، مهمان را گرامی دارند، نماز را به‌پا دارند، زکات را پرداخت  حرام‌ها خوددار
گر چنین نکنند، به قحطی و خشکسالی گرفتار می‌گردند«.3 کنند و ا

کلیت  کشورهای اسلامی،  ب( آمدن برف و بــاران در غرب و خشکسالی در 

...( نیز خشکسالی‌های  پــا و آمریکا و کشورهای غربی )ارو و عمومیت نــدارد. در 

کشورهای  که خشکسالی و نیامدن بــاران، به  مکرر پدید می‌آید. این‌طور نیست 

کشور‌های اسلامی به‌سر می‌بریم،  مسلمان اختصاص داشته باشد؛ چون ما در 

1. محمدحسین طباطبائی، ترجمه المیزان فی تفسیر القرآن، ج‏8، ص 254.

2. محمد بن على ابن بابويه، ثواب الأعمال و عقاب الأعمال، ص495.

3. محمد بن حسن حر عاملى، جهاد النفس وسائل الشيعة، ص120، باب23، ح9.



از شبهه تا فتنه328

ی از مناطق  بیشتر برای ما، ملموس، مبتلابه و چشمگیر می‌باشد. چنان‌که بسیار

، بارش فراوان دارد. یای خزر مسلمان‌نشین، مثل آذربایجان و سواحل در

ک‌ترین  به گزارش مشرق، به نقل از باشگاه خبرنگاران، خشکسالی یکی از خطرنا

ی دهد. کارشناسان به این  بلایای طبیعی است که ممکن است در منطقه‌ای رو

ی، منطقه‌ای گسترده  پدیده، لقب »خاموش« داده‌اند؛ زیرا بدون هیچ‌گونه اخطار

را دربر می‌گیرد و به بروز خسارات گسترده‌ای منجر می‌شود. در این مطلب، قصد 

یخ آشنا کنیم. یم شما را با تعدادی از بزرگترین خشکسالی‌ها، در طول تار دار

1. خشکسالی سال 2010 که منطقۀ شمال شرقی روسیه را دربر گرفت، موجب 

کاهش تولید 25 تا 30 درصدی، در تولید جو در روسیه شد. این خشکسالی در 50 

ی و همچنین  سال گذشته، در روسیه، بی‌سابقه بود و باعث بروز چندین آتش‌سوز

افزایش شدید قیمت غلات در بازار جهانی شد.

2. چین به‌عنوان یکی از پهناورترین کشورهای جهان شناخته می‌شود که دارای 

مناطقی با اوضاع جوی متفاوت است. در سال‌های 2010 و 2011 میلادی، به‌دلیل 

پس  خشکسالی  این  گرفت.  فرا را  کشور  این  شدیدی  خشکسالی  بــارش،  کمبود 

که به مرگ سه میلیون نفر منجر شد، بدترین  از خشکسالی سال 1941 میلادی 

خشکسالی در کشور چین بوده است. این خشکسالی، ضربۀ بزرگی برای صنعت 

ی و تولید گندم در این کشور بود. کشاورز

3. یکی از بدترین خشکسالی‌های قرن بیستم، در دهۀ 1930 میلادی و در کشور 

آمریکا رخ داد. این خشکسالی، چیزی نزدیک به 23 ایالت در مرکز و شرق آمریکا را 

تحت تأثیر خود قرار داده و به یک فاجعه تبدیل شد. این مسئله، همسایۀ شمالی 

کانادا را  کانادا را نیز تحت تأثیر قرار داد و تعدادی از ایالات غربی  آمریکا یعنی 



329 اسلام جوامع یب ماندگق: عم نهلصف   ﻿

دچار خشکسالی کرد. با توجه به بحران اقتصادی شدید سال 1929، این حادثه، 

یک ضربۀ بزرگ دیگر به آمریکا شمرده می‌شد.

که با یک طوفان شدید شن )که  4. خشکسالی در شرق و جنوب شرق آسیا 

درنوردید(   2010 سال  بهار  در  را  یتنام  و و  تایلند  چین،  غربی  جنوب  استان‌های 

که دمــای هوا را 20 درجه  گرما همراه شد  آغــاز شد. این خشکسالی، با موجی از 

سانتی‌گراد بیش از حد معمول بالا برد و چیزی در حدود 50 میلیون نفر را با کمبود 

آب آشامیدنی و مواد غذایی روبه‌رو کرد.

ج( وفور نعمت‌های الهی در میان امت‌های غیرمسلمان و گناهکاران، علامت 

ی نیست؛ زیرا هنگامی‌که انسان گناه می‌کند، از سه حال خارج  صلاح و رستگار

نیست:

1. متوجه گناهش می‌شود، توبه می‌کند و بازمیگردد؛

ی‌ها به  یانۀ بلا بر او می‌نوازد تا در اثر آن، از معصیت‌ها و گرفتار 2. خداوند تاز

کثر مردم  خود آید و از خواب غفلت بیدار شود و به راه اصلی و هدایت بازآید که ا

از این دسته‌اند؛

3. شایستگی هیچ‌یک از این دو را نــدارد. خدا به‌جای بلا، نعمت و به‌جای 

ذينَ 
َّ
ی و سختی، آسایش به او می‌بخشد و این »عذاب استدراج« است: >وَ ال گرفتار

مُونَ<؛1 کسانی‌که آیات ما را تکذیب کردند، 
َ
بُوا بِآياتِنا سَنَسْتَدْرِجُهُمْ مِنْ حَيْثُ لايَعْل

َ
ذّ

َ
ك

یجا به‌سوی  به‌زودی آنان را از آن‌جا که نمی‌دانند )و فکرش را هم نمی‌کنند(، تدر

عذاب پیش می‌بریم«.

1. اعراف، 182.



از شبهه تا فتنه330

نا 
ْ
ل عُونَ * ثُمَّ بَدَّ رَّ هُمْ يَضَّ

َّ
عَل

َ
اءِ ل رَّ ساءِ وَ الضَّ

ْ
بَأ

ْ
ها بِال

َ
هْل

َ
خَذْنا أ

َ
 أ

َ
يَةٍ مِنْ نَبِيٍّ إِلاّ نا في‏ قَرْ

ْ
رْسَل

َ
>وَ ما أ

خَذْناهُمْ بَغْتَةً وَهُمْ 
َ
اءُ فَأ رَّ اءُ وَ السَّ رَّ وا قَدْ مَسَّ آباءَنَا الضَّ

ُ
حَسَنَةَ حَتَّی عَفَوْا وَ قال

ْ
ئَةِ ال يِّ

مَكانَ السَّ

ونَ<؛1 و ما در هيچ شهر و آبادی، پيامبری نفرستاديم، مگر اينك‌ه اهل آن‌را  لايَشْعُرُ

كنند! سپس  گرفتار ساختيم، شايد بازگردند و تضرع  به ناراحتي‌ها و خسارت‌ها 

)هنگامیك‌ه اين هشدارها در آنان اثر نگذاشت(، نكيی را به‌جای بدی قرار داديم، 

گفتند: به پدران ما نيز ناراحتي‌های جسمی و مالی  گرفتند و  كه فزونی  آن‌چنان 

گهان گرفتيم، در حالیك‌ه نمی‏فهميدند«.  رسيد. چون چنين شد، آن‌ها را نا

گهانی سنت استدراج است که عذاب  تبدیل شدن بدی به نیکی و مجازات نا
الهی یک‌مرتبه مردمان را می‌گیرد؛ ولی آن‌ها احساس نمی‌کنند.2

إِنَّ  هُمْ 
َ
ل مْلي‏ 

ُ
أ »وَ  مُونَ« می‌فرماید: 

َ
لايَعْل حَيْثُ  مِنْ  >سَنَسْتَدْرِجُهُمْ  آیۀ  به‌دنبال  خداوند 

دقیق  و  محکم  من،  نقشه‌های  که  چرا می‌دهم؛  مهلت  آن‌ها  به  و  مَتينٌ<؛3  يْدي 
َ
ك

که سلامت و نعمت و  گردنکشان  ی است به همۀ ظالمان و  است«. این هشدار

امنیت، هرگز آن‌ها را مغرور نکند و هر لحظه در انتظار کیفر شدید خداوند باشند.

ی آوردن نعمت‌های الهی مراقب باشد، نکند این امر که  انسان باید هنگام رو

 ، گردد. به همین دلیل، مسلمانان بیدار ظاهرا نعمت است، »عذاب استدراج« 

در این‌گونه مواقع، در فکر فرو می‌رفتند و به بازنگری اعمال خود می‌پرداختند. 

چنان‌که در حدیثی آمده که یکی از یاران امام صادق؟ع؟ عرض کرد: از خداوند 

ی فرمود. فرزندی می‌خواستم، به من بخشید. خانه‌ای  مالی طلب کردم، به من روز

1. همان، 94-95.

2. محمدحسین طباطبائی، ترجمه المیزان فی تفسیر القرآن، ج 8، ص 253.

3. اعراف، 183.



331 اسلام جوامع یب ماندگق: عم نهلصف   ﻿

طلب کردم، به من مرحمت کرد. می‌ترسم نکند »استدراج« باشد. امام پاسخ داد: 
گر این‌ها با حمد و شکر الهی باشد، استدراج نیست«.1 ا

هُ نِعْمَةٌ 
َ
دَ ل عَبْدُ ذَنْباً جُدِّ

ْ
حْدَثَ‏ ال

َ
در حدیثی از امام صادِق؟ع؟ می‌خوانیم: »إِذَا أ

فَيَدَعُ الاسْتِغْفَارَ فَهُوَ الاسْتِدْرَاج؛2 وقتی بنده‌ای، گناهی را مرتکب می‌شود، نعمت 

گر موجب شود استغفار را ترک کند، استدراج است«. جدیدی به او می‌رسد. پس ا

ذْنَبَ‏ ذَنْباً 
َ
رَادَ بِعَبْدٍ خَيْراً فَأ

َ
 الَله إِذَا أ

َ
از همان امام در کتاب کافی نقل شده: »إِنّ

تْبَعَهُ بِنِعْمَةٍ لِيُنْسِيَهُ 
َ
ذْنَبَ ذَنْباً أ

َ
رَادَ بِعَبْدٍ شَرّاً فَأ

َ
رُهُ الاسْتِغْفَارَ وَ إِذَا أ كِّ

َ
تْبَعَهُ بِنَقِمَةٍ وَ يُذ

َ
أ

گناهی  هنگامی‌که  بخواهد،  را  بنده‌ای  خیر  خداوند  که  موقعی  ...؛3  الاسْتِغْفَارَ 

مرتکب شود، او را گوشمالی می‌دهد تا به یاد توبه بیفتد«.

از آیات و روایات در این زمینه، نتیجه می‌گیریم هر آسایش و نعمتی به انسان 

ی به او  گرفتار می‌رسد، دلیل بر خوب بودن آن بنده نیست و بالعکس، هر بلا و 

می‌رسد، نشانۀ بد بودن و بدبختی او نمی‌تواند باشد؛ بلکه یک امر نسبی است. با 

توجه به اعمال و رفتار و نیات آن شخص، تا حدی می‌توان بررسی کرد یک امر به 

ظاهر نعمت، آیا در واقع، نعمت است و یا نقمت.

کافران متفاوت است، پس  بنابراین، برخی سنتهای الهی نسبت به مؤمنان و 

ستمگران و گنهکارانی که پیوسته به ظلم و معصیت مشغولند و به ظاهر در خوشی 

و رفاه به‌سر می‌برند و غافل از نتیجۀ اعمال خود هستند، در واقع، این‌ها، نقمت و 

یج، به‌سوی عذاب  بلا است به‌صورت نعمت و مقدمۀ عذاب آن‌ها است که به‌تدر

1. محمد بن يعقوب كلينى، الكافي، ج4، ص295، ح17.

، ج5، ص215. 2. محمدباقر مجلسی، بحارالأنوار

3. محمد بن یعقوب کلینی، الکافی، ج2، ص452، باب الاستدراج، ح1.



از شبهه تا فتنه332

الهی پیش می‌روند؛ اما خودشان متوجه نمی‌شوند. در قرآن و روایات، از آن تعبیر 

به »استدراج« شده است.

، وفور نعمت و یا قحطی برای انسان، مایۀ امتحان و آزمایش  د( ثروتمندی و فقر

مورد  با سلب نعمت‌ها،  را  برخی  و  با نعمت‌ها  را  اســت. خداوند عدهای  الهی 

گون، چطور  امتحان قرار می‌دهد تا مشخص شود تقوا و ایمان خود را در اوضاع گونا

حفظ می‌کنند. در آیات متعدد قرآن نیز ثروت و نعمت، به‌عنوان وسیلۀ امتحان 

و آزمایش، بسیار مطرح شده از جمله از قول حضرت سلیمان نقل کرده: >هَذَا مِن 

رُ ...<؛1 این از فضل پروردگارم است تا مرا بیازماید سپاسگزارم 
ُ

شک
َ
أ

َ
وَنِی أ

ُ
ی لِیبل ِ

ّ ب فَضلِ رَ

یا ناسپاس«.

کریم، به‌دست می‌آید ثــروت و نعمت، جزء وسایل آزمــون الهی  از آیــات قــرآن 

است. برخی را با افزایش ثروت و بعضی را با کم کردن ثروت آزمایش می‌کند. دربارۀ 

خَوْفِ وَ 
ْ
کمْ بِشی مِنَ ال

َ
وَنّ

ُ
نَبْل

َ
کم شدن اموال که مایۀ آزمون قرار می‌گیرد: آمده است: >وَ ل

ینَ<؛2 قطعا شما را به چیزی از  ابِرِ رِ الصَّ ثمَراتِ وَ بَشِّ
َّ
نْفُسِ وَ ال

َ
مْوالِ وَ الأ

َ
جُوعِ وَ نَقْصٍ مِنَ الأ

ْ
ال

قبیل ترس و گرسنگی و کاهشی در اموال و جان‌ها و محصولات می‌آزماییم و مژده 

به کسانی ده که صابرند«.

، همانند ثروت، جزء وسایل   از این آیه، به‌روشنی به‌دست می‌آید گرسنگی و فقر

آزمون الهی است. نه هر نعمتی، علامت رضاست و نه هر بلایی، نشانۀ عذاب. ای 

بسا، نعمت، نشانۀ قهر و بلا، دلیل قرب و رضا باشد.

1. نمل، 40.

2. بقره، 155.



333 اسلام جوامع یب ماندگق: عم نهلصف   ﻿

هـ( چه باید کرد؟

1. توبه

امام‌علی؟ع؟ می‌فرماید: »همانا خدای متعال، بندگانش را هنگام ‌آشکار شدن 

)و رواج یافتن( کارهای بد، با کاهش میوه‌جات، منع برکات،و بستن گنجینه‌های 

کشد و  کار بد( دست  کند و دست‌کشنده )از  ، توبه  خیرات می‌آزماید تا توبه‌کار

یادکننده )خدا را( یاد کند و منع‌شونده منع شود«.  

ی و رحمت مردم قرار  که خدای‌ متعال، استغفار را سبب نزول روز به تحقیق 

ی رساند و  داده، آسمان بــاران‌زا بر شما فرستد و شما را با دارایی‌ها و فرزندان یار

برای شما، باغ‌ها و رودخانه‌ها قرار دهد. پس خدا رحمت کند بنده‌ای را که توبه‌اش 

یش بپرهیزد؛  را پیش بدارد و جلوی سقوطش را بگیرد و گناهش را به یاد آرد و از آرزو

یش، فریبندۀ اوست، در حالی‌که شیطان بر  که پایان عمرش نهان است و آرزو چرا

او موکل )و مسلط( است که گناه را برایش زیبا جلوه دهد تا مرتکبش‌گردد و توبه را 

یش بر او هجوم آورد،  ی‌که آرزو برایش دروغ جلوه دهد تا آن‌را به تأخیر اندازد، به‌طور

در حالی‌که از آن غافل باشد. پس افسوس بر غافلی که عمرش بر او حجت و دلیل 
است و روزگارش، او را به‌سوی بدبختی کشانده است«.1

2. دعا

بندگانم  گر  ا فرمود:  »پروردگارم  رسول‌خدا(صلی‌الله‌علیه‌وآله‌وسلم( می‌فرماید: 

، خورشید را به آنان  مرا اطاعت‌ می‌کردند، شب، باران را به آنان می‌نوشاندم و روز

می‌تاباندم و صدای غرش رعد را به گوششان نمی‌رساندم«. 

گروهی حضور حضرت رسیدند و از قحطی و خشکسالی شکوه نمودند. فرمود: 

1. حسین بن محمدتقى نورى، مستدرک الوسائل، ج 6 ص 188 حدیث 6737.



از شبهه تا فتنه334

او بخواهید  از  و  کنید  و به‌سوی پروردگارتان تضرع  زانوهایتان بنشینید  ی  »بر رو

ی‌که درخواست کردند  سیرابتان نماید. آنان چنین کردند و سیراب شدند، به‌طور
باران تند را از آنان برطرف نماید«.1

3. استغفار

گرفت و از او جز  ــاران، بر فــراز منبر قــرار  حضرت علی؟ع؟ بــرای درخواست ب

استغفار شنیده نشد. دربارۀ علت آن پرسیدند، فرمود: »آیا سخن خدا را نمی‌شنوید 

که او همواره آمرزنده است. بر شما  که می‌فرماید: از پروردگارتان آمرزش بخواهید 

کند و برایتان  ی  از آسمان بــاران پی در پی فرستد و شما را به امــوال و پسران یار

باغ‌ها قرار دهد و نهر‌ها برای شما پدید آورد. سپس امام ؟ع؟ افزود: کدامین دعا، از 
، بهتر و در دنیا و آخرت، بابرکت‌تر است؟!«.2 استغفار

1. همان، ص190، حدیث6740.

2. همان، ص 184 حدیث 6723.



فهرست منابع و مآخذ

قرآن

دفتر  قم:  حسینی‏،  هاشم  مصحح:  التوحید،  علی،  بن  محمد  بابویه،  ابن   .1

انتشارات اسلامی، 1398ق.

تی،  ی محلا ـــــــــــــــ، ثواب الأعمال و عقاب الأعمال، ترجمه: محمدرضا انصار 2. ـ

، 1382ش. قم: نسیم کوثر

ی، 1385ش/ 1966م. ـــــــــــــــ، علل الشرائع، قم: کتابفروشی داور 3. ـ

ـــــــــــــــ، عیون أخبار الرضا؟ع؟، تهران: نشر جهان، 1378ق. 4. ـ

5. ابن طــاووس، علی بن موسی، اللهوف علی قتلی الطفوف، ترجمه: احمد 

فهری فهری، تهران: انتشارات جهان، 1348ش.

 ، ، محمد بن مکرم، لسان‌العرب، چاپ سوم، بیروت: دار صادر 6. ابن منظور

1414ق.

ابن  بتفسیر  المعروف  التنویر  و  التحریر  تفسیر   ، محمدطاهر  ، ابن‏عاشور  .7

یخ العربی، 1420ق. ، بیروت: مؤسسة التار عاشور

یخ القرآن، تهران: منظمة الاعلام الاسلامی‏، 1404ق. 8. ابوعبدالله زنجانی، تار

كشف الغمة فی معرفة الأئمة، محقق و مصحح:  اربلی، علی بن عیسی،   .9

: انتشارات بنی‌هاشمی، 1381ق. تی، تبریز هاشم رسولی محلا

، الدعوه الی الاسلام، چاپ دوم، قاهره: مکتبة النهضة  کر 10. آرنولد، تامس وا

المصریة، بی‌تا.



از شبهه تا فتنه336

11. اسحاقی، سید حسین، گوهر عفاف )پژوهشی دربارۀ حجاب(، قم: بوستان 

کتاب، 1387ش.

النشر‌،  و  للطباعة  الأســوة  دار  تهران:  العروة‌،  12. اشتهاردی، علی‌پناه، ‌مــدارك 

1417ق‌.

ی یا نه؟ )تحلیل قرآنی - روایی حجاب  ی آر 13. ایروانی، جواد، حجاب اجبار

شرعی و الزام حکومتی آن(، مشهد: دانشگاه علوم اسلامی رضوی، 1399ش.

14. بارتلمه، کریستیان، زن در حقوق ساسانی، ترجمه: ناصر صاحب الزمانی، 

تهران: نشر بنگاه مطبوعاتی عطائی، 1337ش.

15. بداشتی، علی اله، مبانی معرفت شناسی مفاهیم ماورای طبیعی دینی، 

فصلنامه نامه مفید، شماره 10.

یخ کیش زرتشت، ترجمه: همایون صنعتی‌زاده و  16. بویس، مری، چکیده تار

علیشاه صفی، بی‌جا: انتشارات توس، 1377ش.

ـــــــــــــــ، زردشتیان، باورها و آداب دینی آن‌ها، ترجمه: عسکر بهرامی، چاپ  17. ـ

سوم، بی‌جا: انتشارات ققنوس، 1382ش.

، تــراژدی روابــط ایــران و امریکا، ترجمه: مهوش  ، عقاب و شیر 18. بیل، جیمز

غلامی، تهران: نشر کوبه، 1371ش.

19. بینش، عبدالحسین، مقایسه دو دوره جاهلیت و اسلام، بی‌جا: بی‌نا، بی‌تا.

پورداود، ابراهیم، اوستا، تهران: دنیای کتاب، 1382ش.

1376 ، 20. پورسید آقایی، مسعود، حجاب میوۀ شناخت، قم: حضور



337 فهرست منابع و مآخذ

امــام  پــانــزدهــم، قــم: مؤسسۀ  21. پیشوایی، مــهــدی، ســیــرۀ پــیــشــوایــان، چــاپ 

صادق؟ع؟، 1382ش.

22. تمیمی آمدی، عبدالواحد بن محمد، غرر الحكم و درر الكلم، چاپ دوم، 

قم: دارالکتاب الاسلامی، 1410ق.

القرآن مما اشتبهت أسمائه  لتفسیر  یف  التصار 23. تیمی، یحیی بن سلام، 

بی‌نا،  بی‌جا:  یع،  للتوز التونسیة  الشركة  شلبی،  هند  تحقیق:  معانیه،  تصرفت  و 

1979م.

24. جادالمولی، محمد احمد، قصه‏های قرآنی، ترجمه: مصطفی زمانی، چاپ 

دوم، قم: پژواك اندیشه، 1380ش.

25. جاهد، رضا، داروخانه معنوی، چاپ هفتم، مشهد: نشر هاتف، 1378ش.

كرامت‌،  منشورات  مؤسسه  تــهــران:  فقهی،  رسائل  محمدتقی،  جعفری،   .26

1419ق.

ـــــــــــــــ، منابع فقه، بی‌جا: انجمن اسلامی مهندسین، 1379ش. 27. ـ

فقه  فرهنگ  شاهرودی،  هاشمی‌  محمود  نظر  زیر  پژوهشگران  از  جمعی   .28

مطابق مذهب اهل بیت؟عهم؟‌، محقق/ مصحح: محققان مؤسسه دائرة المعارف فقه 

اسلامی‌، قم: مؤسسه دائرة المعارف فقه اسلامی بر مذهب اهل بیت؟عهم؟،1426ق.

یخ الفقه و تطوراته )المنتخب(، محقق، مصحح  29. جمعی از نویسندگان، تأر

و گردآورنده: علی‌رضا رحیمی ثابت‌، بی‌جا: بی‌نا، بی‌تا.

و تنظیم: محمدرضا  از دین، تحقیق  انتظار بشر  آملی، عبدالله،  30. جــوادی 

، چاپ ششم، قم: اسراء، 1389ش. مصطفی پور



از شبهه تا فتنه338

ـــــــــــــــ، حكمت عبادات، قم: اسراء، 1378ش. 31. ـ

32. جوان آراسته، حسین، درسنامه علوم قرآنی، قم: بوستان کتاب،1380 ش.

، مشهد: مركز نشر دانشگاهی، بی‌تا. 33. حدیدی، جواد، اسلام از نظر ولتر

34. حر عاملی، محمد بن حسن، تفصیل وسائل الشیعة إلی تحصیل مسائل 

الشریعة، قم: مؤسسة آل البیت، 1409ق.

ـــــــــــــــ، جهاد النفس وسائل الشیعة، ترجمه: علی صحت، تهران: انتشارات  35. ـ

ناس، 1364ش.

36. حسن‌زاده آملی، حسن، دروس معرفت نفس، بی‌جا: انتشارات الف لام 

میم، 1381ش.

ـــــــــــــــ، قرآن هرگز تحریف نشده، قم: بی‌نا، بی‌تا. 37. ـ

38. حسینی خامنه‎ای، علی، آزادی از نظر اسلام و غرب، مجله اندیشه حوزه، 

سال چهارم، شماره 2.

از  حقوقی  مقررات  و  قواعد  استنباط  در  عقل  »نقش  ابراهیم،  حسینی،   .39

دیدگاه اسلام«، مجله معرفت، شماره 61.

40. حسینی، سیدابراهیم، شخصیت و حقوق زن، چاپ دوم، بی‌جا: دفتر نشر 

معارف، 1389ش.

41. حسینی، فاطمه‌السادات، ‌چرا حجاب،‌ قم: مهر امیرالمؤمنین، 1387ش.

42. حسینی، مجتبی، پرسش‌ها و پاسخ‌های دانشجویی، چاپ چهل و یکم، 

قم: نهاد نمایندگی مقام معظم رهبری در دانشگاه‌ها و دفتر نشر معارف، 1399ش.



339 فهرست منابع و مآخذ

مؤسسة  قــم:  الــوثــقــی،  ــعــروة  ال مستمسك  محسن،  طباطبائی،  حکیم   .43

دارالتفسیر‌، 1416ق‌.

انتشارات  تــهــران:  ســوم،  چــاپ  الإســـام،  شرائع  حسن،  بن  جعفر  حلی،   .44

استقلال، 1408ق.

45. حلی، حسن بن یوسف، ارشــاد الأذهــان الی احکام الایمان، قم: مؤسسة 

النشر الإسلامی، 1410ق.

انتشارات  دفتر  قم:  الحرام،  و  الحلال  معرفة  فی  الأحكام  قواعد  ــــــــــــــــ،   .46

اسلامی، 1413ق.

ی، چاپ دوم، قم:  ی لتحریر الفتاو ، السرائر الحاو 47. حلی، محمد بن منصور

دفتر انتشارات اسلامی، 1410ق.

48. خامنه‌ای، علی، أجوبة الاستفتاءات‌، قم: چاپ دفتر رهبری، 1424ق.

قم:  الإمامیة،  عقائد  شــرح  فی  الإلهیة  المعارف  بدایة  محسن،  ی‏،  خـــراز  .49

مؤسسة النشر الإسلامی، ‏1417ق.

50. خسروشاهی، هادی، اسلام‌ستیزی توطئه غرب و کلیسا، قم: کلبه شروق، 

1395ش.

الامام  آثار  احیاء  موسسة  قم:  القرآن،  تفسیر  فی  البیان  ابوالقاسم،  خوئی،   .51

الخوئی، 1430ق.

52. داودی، محسن، ستیز غرب با آن‌چه بنیادگرایی اسلامی می‌نامد، تهران: 

دفتر مطالعات سیاسی و بین‌المللی، 1368ش.



از شبهه تا فتنه340

یش، محی‏الدین، اعراب القرآن الكریم و بیانه، چاپ چهارم، حمص  53. درو

یه: الارشاد، 1415ق. سور

ید،1370ش. 54. دستخواه، جلیل، اوستا، بی‌جا: انتشارات مروار

، لغتنامه دهخدا، شارح: گروهی از نویسندگان، تهران:  کبر 55. دهخدا، علی‌ا

روزنه، 1373-1372ش.

56. دهقان، مجید و عشایری منفرد، محمد، حجاب‌پژوهی: پوشش زنان در 

؟ص؟، پژوهشکده زن و خانواده وابسته به مرکز مدیریت و حوزه علمیه  زمان پیامبر

خواهران، 1400ش.

57. دیلمی‏، حسن، إرشاد القلوب إلی الصواب‏، قم: شریف رضی‏، 1412ق.

بیروت:  الــقــرآن،  ألــفــاظ  مــفــردات  محمد،  بــن  حسین  اصفهانی،  ــب  راغ  .58

دارالشامیة، 1412ق.

الامــام  مؤسسه  قــم:  الــجــوارح،  و  الــخــرائــج  سعید،  قطب‌الدین  ــــدی،  راون  .59

المهدی، 1409ق.

60. رضی، هاشم، وندیداد، تهران: انتشارات بهجت، 1385ش.

ینالدین، شرح منظومه فارسی، قم: انتشارات مصطفوی، بی‌تا. 61. زاهدی، ز

دارالمعرفه،  بیروت:  القرآن،  علوم  فی  البرهان   ، بهادر بن  محمد  زرکشی،   .62

1410ق.

، الكشاف عن حقائق غوامض التنزیل و عیون  63. زمخشری، محمود بن عمر

الأقاویل فی وجوه التأویل، چاپ سوم، بیروت، دارالكتاب العربی، 1407ق.



341 فهرست منابع و مآخذ

تــهــران: دفتر نشر فرهنگ  زمــردیــان، احــمــد، حقیقت روح، چــاپ ســوم،   .64

اسلامی، 1372ش.

الاسلامی،  الاعــام  مکتب  قــم:  دوم،  چــاپ  الالهیات،   ، جعفر سبحانی،   .65

1411ق.

، الحدیث النبوی بین الروایه و الدرایه، قم: مؤسسه امام  66. سبحانی، جعفر

صادق، 1377ش. 

ـــــــــــــــ، مبانی حکومت اسلامی، قم: انتشارات توحید، 1370ش. 67. ـ

اسلام،  مکتب  انتشارات  قم:  دوم،  چاپ  جهان،  و  انسان  معاد  ــــــــــــــــ،   .68

1373ش.

69 ــــــــــــــــ، نقد محتوای حدیث، همان منبع، سال پنجم، شمارۀ دوم، تابستان 

.79

ی، هادی، شرح منظومه، تهران: نشر ناب، 1379-1369ش.  70. سبزوار

و  ادیـــان  ــم،  ــ دوازده دفتر   - پاسخ‌ها  و  پرسش‌ها  حمیدرضا،  كــریــن،  شــا  .71

مذاهب، قم: نهاد نمایندگی مقام معظم رهبری در دانشگاه‌ها، دفتر نشر معارف، 

1387ش.

72. ــــــــــــــــ، دفتر هفتم )پرسش‌ها و پاسخ‌های برگزیده( پرسش‌ها و پاسخ‌های 

نشر  دفتر  و  دانشگاه‌ها  در  رهبری  معظم  مقام  نمایندگی  نهاد  قم:  دانشجویی، 

معارف، 1387ش.

73. شرتونی، سعید، اقرب الموارد، تهران: اداره کل حج و اوقاف و امور خیریه، 

1377ش.



از شبهه تا فتنه342

یان،  74. شریف الرضی، محمد بن حسین، نهجالبلاغه، ترجمه: حسین انصار

قم: دارالعرفان، 1388ش.

دولت  اختیارات  و  مسئولیت‌ها  حجاب:  ابراهیم،  سروستانی،  شفیعی   .75

اسلامی، قم: پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامی، 1387.

غلامحسین  ترجمه   ، معاصر انحطاط  ی  رو در  رو  اســام   ، منیر شفیق،   .76

موسوی، قم: چاپ قدس، تابستان 1363.

چاپ  الاربعه،  العقلیه  الاسفار  فی  المتعالیه  الحکمه  محمد،  ی،  شیراز  .77

چهارم، بیروت: دار احیاء التراث العربی، 1410ق.

78. صافی گلپایگانی، لطف الله، معارف دین، قم: مؤسسه انتشارات حضرت 

معصومه)سلام‌الله(، 1421ق. 

79. صبحی، صالح، مباحث فی علوم القرآن، قم: الشریف الرضی، 1372ش.

، محمد بن حسن، بصائرالدرجات، چاپ دوم، قم: کتابخانۀ آیت‌الله  80. صفار

مرعشی، 1404ق.

یاض المسائل، مؤسسة آل البیت؟عهم؟ لإحیاء التراث،  81. طباطبائی، علی، ر

1422ق.

باقر  ترجمه: محمد  القرآن،  تفسیر  المیزان فی  82. طباطبائی، محمدحسین، 

انتشارات  دفتر  و  1371ش  اسماعیلیان،  قــم:  پنجم،  چــاپ  همدانی،  موسوی 

اسلامی، 1374ش. 

83. طبرسی، احمد بن علی، الإحتجاج علی أهل اللجاج، محقق: محمد باقر 

خرسان، مشهد: نشر مرتضی، 1403ق.



343 فهرست منابع و مآخذ

سوم،  چاپ  القرآن،  تفسیر  فی  البیان  مجمع  حسن،  بن  فضل  طبرسی،   .84

، 1372ش. تهران: ناصر خسرو

تهران:  ــوم،  س چــاپ  مجمع‌البحرین،  محمد،  بــن  فخرالدین  طریحی،   .85

مرتضوی، 1375ش.

محمدباقر  تعلیق:  و  تصحیح  المبسوط،  الحسن،  بن  محمد  طوسی،   .86

بهبودی، بی‌جا: المكتبة المرتضویة لإحیاء آثار الجعفریة، 1351ش.

87. ــــــــــــــــ، تهذیب الأحكام، چاپ چهارم، تهران: دارالکتب الاسلامیه، 1407ق.

ـــــــــــــــ، التبیان فی تفسیر القرآن، بیروت: دار إحیاء التراث العربی، بی‌تا. 88. ـ

سید  مصحح:  محقق/  الــفــوائــد‌،  و  الــقــواعــد  مــکــی،  بــن  محمد  عــامــلــی،   .89

عبدالهادی حكیم‌، قم: كتابفروشی مفید‌، 1400ق.

90. عرب نوکدی، رحمت الله، کلید سعادت، قم: عصر رسانه، 1382.

91. عسگری، مرتضی، بررسی تطبیقی احادیث شیعه و سنی، فصلنامه علمی 

تخصصی علوم حدیث، سال چهارم، شمارۀ دوم، تابستان 1378ش، شماره 12.

92. عفیفی، رحیم، اساتیر و فرهنگ ایرانی در نوشته‌های پهلوی، بی‌جا: توس، 

1383ش.

93. علمایی، نسیبه، شبهات زنان در اسلام و پاسخ به آن، چاپ اول، بی‌جا: 

بی‌نا، 1399ش.

ی اسلامی ایران )بررسی حقوقی-  94. غلامی، علی، مسئلۀ حجاب در جمهور

جامعه شناختی(، بی‌جا: انتشارات دانشگاه امام صادق)علیه‌السام(، 1391ش.



از شبهه تا فتنه344

كتاب الطهاره )طبع  95. فاضل موحدی لنكرانی، محمد، تفصیل الشریعة - 

؟عهم؟، 1432ق. جدید(، قم: مركز فقه الائمه الاطهار

، التفسیر الكبیر )مفاتیح الغیب(، چاپ سوم،  ی، محمد بن عمر 96. فخر راز

بیروت: دار إحیاء التراث العربی،1420ق.

97. فراهیدی، خلیل بن احمد، العین، چاپ دوم، قم: هجرت، 1419ق. 

 ، معاصر جهان  در  مسلمانان  جمعیت‌شناختی  بررسی  یعقوب،  فروتن،   .98

پاییز  ســوم،  شــمــارۀ  پنجم،  ســال  اســـام،  جهان  سیاسی  پــژوهــش‌هــای  فصلنامه 

1394ش.

ی التمییز فی لطائف الكتاب  99. فیروز آبادی، محمد بن یعقوب، بصائر ذو

، القاهرة: المجلس الأعلی للشئون الإسلامیة - لجنة إحیاء التراث الإسلامی،  العزیز

1412ق- 1992م. 

 ، 100. فیض کاشانی، محسن، تفسیر الصافی، چاپ دوم، تهران: مکتبه الصدر

1415ق.

101. قربانی، زین العابدین، علل پیشرفت اسلامی و انحطاط مسلمین، چاپ 

پنجم، تهران: دفتر نشر فرهنگ اسلامی، 1374ش.

یان،  ـــــــــــــــ، علم حدیث و نقش آن در شناخت و تهذیب حدیث، قم: انصار 102. ـ

1378ش.

دارالكتب  تهران:  ششم،  چــاپ  ــرآن،  ق قاموس   ، كبر علی‏ا بنابی،  قرشی   .103

الإسلامیة، 1371ش.



345 فهرست منابع و مآخذ

چاپ  كمره‏ای،  محمدباقر  ترجمه:  الكافی،  یعقوب،  بن  محمد  كلینی،   .104

سوم، قم: اسوه، 1375ش و دارالکتب الاسلامیه، 1407ق.

کلّ  فی  التعزیر  قاعده  حقوقی  و  فقهی  بررسی  محمدرضا،  کدخدایی،   .105

معصیة، قم: مجله فقه اهل بیت؟عهم؟ )فارسی(، شمارۀ 54.

یاسمی،  رشید  ترجمه:  ساسانیان،  زمــان  در  ایــران   ، ــور آرت کریستین‌سن،   .106

، 1378ش. تهران: نشر صدای معاصر

 ، ی یا تناسب، قم: مرکز نشر هاجر کریمی، حمید، زن و مرد تشابه، تساو  .107

چاپ اول، 1391ش.

، چاپ اول، قم:  ، نگاهی به مسئلۀ پوشش زن و استعمار ـــــــــــــــ، سر مستور 108. ـ

انتشارات مؤسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی؟ره؟، 1398ش.

گوستاولوبون، تمدن اسلام و عرب، ترجمه: هاشم حسینی، چاپ سوم،   .109

تهران: کتابفروشی اسلامیه، 1358ش.

یــچ، تــمــدن ایـــران ســاســانــی، تــرجــمــه: رضا  یــگــورو 110. لــوکــونــیــن، ولادیــمــیــر گــر

عنایت‌الله، بی‌جا: نشر علمی ‌و فرهنگی، 1384ش.

كنزالعمال، چاپ پنجم، بیروت: مؤسسة  111. متقی هندی، علی بن حسام، 

الرسول، 1405ق.

انتشارات  تهران:  و سنت،  كتاب  112. مجتهد شبستری، محمد، هرمنوتیك 

قیام، 1375ش.

، چاپ دوم، بیروت: دار  113. مجلسی، محمدباقر بن محمدتقی، بحارالأنوار

احیاء التراث العربی، 1403ق.



از شبهه تا فتنه346

الاعــام  مکتب  مرکز  قــم:  الحکمة،  میزان  محمد  ی‌شــهــری،  ر محمدی   .114

الاسلامی، 1362.

115. مروج، حسین‏، اصطلاحات فقهی، قم: انتشارات بخشایش، 1379.

بی‌جا:  صنعتی‌زاده،  همایون  ترجمه:  زرتشت،  کیش  یخ  تار بویس،  مری   .116

انتشارات توس، 1374ش.

اسلامی،  تبلیغات  سازمان  عقائد،  آمــوزش  محمدتقی،  یــزدی،  مصباح   .117

بی‌جا، 1370ش.

امام  پژوهشی  و  آموزشی  مؤسسه  قم:  )راه‌شناسی(،  قرآن  معارف  ــــــــــــــــ،   .118

خمینی؟ره؟، 1376ش.

امــام  پژوهشی  و  آمــوزشــی  مؤسسه  قــم:  اســـام،  سیاسی  نظریه  ــــــــــــــــ،   .119

خمینی؟ره؟، 1379ش.

آثار استاد شهید مطهری، چاپ هشتم، قم:  120. مطهری، مرتضی، مجموعه 

صدرا، 1372ش.

121. معاونت پژوهش موسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی؟ره؟، قیام عاشورا 

در كلام و پیام امام، تهران: مؤسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینی؟ره؟، بی‌تا.

تبلیغات  دفتر  قــم:  تحریف،  از  قــرآن  مصونیت  محمدهادی،  معرفت،   .122

اسلامی، بی‌تا.

تــهــران: دارالكتب  ، تفسیر نمونه‏، چــاپ دهــم،  نــاصــر ی،  مــكــارم شــیــراز  .123

الإسلامیة، 1371ش‏.



347 فهرست منابع و مآخذ

ـــــــــــــــ، دائرة المعارف فقه مقارن، قم: مدرسه امام علی بن ابی‌طالب؟ع؟،  124. ـ

1427ق.

نژادی،  علیان  ابوالقاسم  تصحیح:  و  تحقیق  آن،  گسترۀ  و  تعزیر  ــــــــــــــــ،   .125

چاپ اول، قم: انتشارات مدرسة الإمام علی بن أبی طالب؟ع؟، 1425ق.

126. منتظری نجف‌آبادی، حسین‌علی، ‌رسالۀ استفتاءات، قم: بی‌نا، بی‌تا.

127. موسوی اردبیلی، عبدالکریم، فقه الحدود و التعزیرات، چاپ دوم، قم: 

مؤسسة النشر لجامعة المفید؟ره؟، 1427ق.

128. موسوی خمینی، روح الله، تحریرالوسیلة، قم: مؤسسه مطبوعات دارالعلم، 

بی‌تا.

ــــــــــــــــ، توضیح المسائل )محشی امام خمینی(، محقق/ مصحح: سید   .129

انتشارات اسلامی،  محمدحسین بنی‌هاشمی خمینی،  چاپ هشتم، قم: دفتر 

1424ق‌.

آثار امام خمینی؟ره؟،  ــــــــــــــــ، نجاة العباد‌، تهران: مؤسسه تنظیم و نشر   .130

1422ق‌.

ـــــــــــــــ، صحیفه امام، چاپ پنجم، تهیه و تنظیم: مؤسسه تنظیم و نشر آثار  131. ـ

امام خمینی؟ره؟، تهران: مؤسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینی؟ره؟، 1389ش.

ـــــــــــــــ، نبوت از دیدگاه امام خمینی؟ره؟، تهران: مؤسسه تنظیم و نشر آثار  132. ـ

امام خمینی؟ره؟، 1392ش.

133. نجفی، محمدحسن‌، جواهرالکلام فی شرح شرائع الإسلام، چاپ هفتم، 

بیروت: دار إحیاء التراث العربی، 1404ق.



از شبهه تا فتنه348

134. نصراللهی بروجردی، محمدابراهیم، هزار و یك ختم، قم: بی‌نا، 1383ش.

135. نصیری، علی، آشنایی با علوم حدیث، قم: مرکز مدیریت حوزۀ علمیه، 

1386ش.

136. نهاوندی، محمد، نفحات الرحمن فی تفسیر القرآن، موسسة البعثة، قم: 

،1386ش. مركز الطباعة و النشر

ی، حسین بن محمدتقی، مستدرك الوسائل و مستنبط المسائل، قم:  137. نور

مؤسسه آل‌البیت، 1408ق.

138. همدانی، آقا رضا، مصباح الفقیه، قم: مؤسسة الجعفریة لاحیاء التراث، 

.1416

139. واقــف‌زاده، شمسی، حقوق زنان و پاسخ به برخی شبهات، چاپ دوم، 

تهران: انتشارات بهمن برنا، 1394ش.

140. ولیدی، محمدصالح، حقوق جزای عمومی، تهران: نشر داد، 1374ش.

شــارح:  التعلیقات،  مع  الوثقی  محمدكاظم، ‌العروة  طباطبایی،  یــزدی   .141

ناصر مكارم  و  گلپایگانی  ابوالقاسم خوئی، محمدرضا  روح‌الله موسوی خمینی، 

بیروت:  و  1428ق  ابی‌طالب؟ع؟،  بن  علی  امام  مدرسه  قم: ‌انتشارات  ی،  شیراز

مؤسسة الأعلمی للمطبوعات‌، 1409ق.


	پیش‌گفتار 
	مقدمه 

	فصل اول: خدامحوری در زندگی
	اگر خدا نبود که مارو بیافرینه، هیچی نبود، پس کی خدا رو خلق کرده؟
	آیا خداوند به‌علت یا آفریدگار احتیاج دارد؟
	معرفی خدا در قرآن
	خداوند در قرآن، برای خود، از ضمیرهای مذکر استفاده کرده، یعنی جنس مذکر بهتر است؟
	چرا خدا من رو به دنیا آورده؟ من نمی‌خواستم باشم!
	فایدۀ این همه سختی کشیدن در این دنیا چیست؟ آیا این سختی‌ها و مصیبت‌ها حکمتی هم دارد؟

	رزق و روزی
	اگر خدا عادل است، چرا به بعضی، بسیار و به برخی، کم روزی می‌دهد؟
	چرا از خدا چیزی را که می‌خواهیم به ما نمی‌دهد؟

	حکمت عبادت
	خدا چه نیازی به عبادت ما دارد؟



	فصل دوم: راه و راهنماشناسی در زندگی
	صلوات
	چرا پیامبر؟ص؟ هر روز برای خود و خاندانش صلوات می‌فرستاد؟
	پیامبر ایرانیان
	چرا پیامبری برای ایران فرستاده نشده؟ چرا اکثر پیامبران و امامان، برای عرب‌ها بودند؟

	علم غیب امامان
	مگرامامان؟ع؟ علم غیب نداشتند؟ پس چرا زهر نوشیدند؟

	ظهور پس از گسترش ستم!
	چرا امام زمان؟عج؟ زمانی ظهور می‌کند که دنیا پر از ظلم شده است؟



	فصل سوم: معادباوری در زندگی  
	1) آخرت
	آیا جهانی ماورای دنیا وجود دارد؟ چه اشکالی دارد زندگی پس از مرگ را در همین جهان تجربه کنیم؟
	2) خودکشی
	آیا کسی‌که خودکشی می‌کند، روحش سرگردان است؟ اگر انسان پاک و خوب خودکشی کند، به جهنم می‌رود؟



	فصل چهارم: دینداری در زندگی
	انتخاب دین
	اگر دست خودم بود، دین زرتشت را انتخاب می‌کردم!
	پیروی از دین عرب‌ها!
	ما که خودمان دین داشتیم، چرا باید از دین عرب‌ها پیروی کنیم؟

	اسلام اجباری!
	اسلام با زور شمشیر گسترش یافت و ایرانی‌ها برای این‌که جزیه پرداخت نکنند یا کشته نشوند، مسلمان شدند. حالا چرا ما باید مسلمان باشیم؟

	دین، عامل کشتار!
	چرا فقط مسلمانان هستند که یکدیگر را می‌کشند؟ آیا دلیل جنگ و خونریزی‌های  مسلمانان دین نیست؟



	فصل پنجم: قرآن‌گرایی در زندگی
	تفاوت حدیث با قرآن
	چرا احادیث نمی‌توانند به‌عنوان آیات قرآن قرار بگیرند؟ مگه احادیث پیامبر و اهل‌البیت کلام خدا نیستند؟
	تحریف قرآن
	چگونه بفهمیم قرآن که امروزه در دست ماست، قرآن زمان پیامبر است و تحریف نشده؟

	جن در قرآن
	جن در قرآن چیست؟ جنیان چند دسته‌اند و چه ویژگی‌هایی دارند و آیا جن‌ها می‌توانند به انسان صدمه بزنند؟



	فصل ششم: فقه و زندگی
	اختلاف مراجع تقلید
	اگر اسلام یک دین ثابت و کامل است، پس چرا مراجع با هم اختلاف دارند؟
	دیۀ جنین دختر
	چرا دیه جنین دختر، حتی از دیه جنینی که معلوم نیست دختر است یا پسر، کم‌تراست؟ و اصلا چرا باید در دین، بین زن و مرد تفاوت باشد؟

	فلسفۀ غسل
	کسی‌که هر روز به حمام می‌رود، چه نیازی به غسل و نیت کردن دارد؟

	نجاست سگ
	چرا سگ نجس است؟ اصلا اگر بی‌فایده است، چرا خدا آن‌را آفرید؟

	کمک به نیازمندان به‌جای حج
	چرا با وجود این‌همه نیازمند در کشور، هر سال چندین میلیارد تومان برای سفر حج هزینه می‌شود؟

	نجس بودن غیرمسلمان!
	چرا غیرمسلمانان نجس هستند و چرا خرید و فروش با اون‌ها حرامه؟ آیا تبعیض نیست؟

	گناه سادات
	چرا من که سید هستم و جدم به امامان برمی‌گردد، خداوند گناهم را دو سه برابر حساب می‌کند؟

	 نماز رزمندگان
	در زمان جنگ، رزمندگان چگونه نماز می‌خواندند، در حالی‌که زخمی بودند یا رفیقشان زخمی می‌شد و لباسشان نجس بوده؟

	ازدواج پسران حضرت آدم
	آیا فرزندان آدم با خواهران خود ازدواج کردند؟

	گروه خونی 
	در ادامۀ سؤال قبل، مگر فرزندان آدم هابیل و قابیل نبودند؟ پس چرا ما چهار گروه خونی داریم؟



	فصل هفتم: حجاب و عفاف در زندگی
	تبعیض جنسیتی
	چرا در اسلام تبعیض جنسیتی وجود دارد؟
	حدود حجاب
	آیا برای حجاب و حدود آن، میزانی وجود دارد؟

	پوشش صورت‏
	پرسش 315. زنی که می‌داند به‌جهت چهرۀ زیبایی که دارد، مردان نامحرم  به او نگاه می‌کنند، چه وظیفه‌ای دارد؟ آیا پوشاندن آن واجب است؟

	اخلاق بد چادری‌ها!
	چرا بعضی از چادری‌ها، هزاران گناه می‌کنند و اخلاقشون خوب نیست و حرمت چادر را نگه نمی‌دارند؛ ولی بدحجاب‌ها، خیلی اخلاقشون خوبه و دلشون پاک است؟

	بی‌حجابی کافران
	آیا کسانی‌که در خارج هستند و حجاب ندارند، به جهنم می‌روند؟

	دلیل شرعی حجاب
	آیا دلیل شرعی برای الزام به حجاب وجود دارد؟

	گناه بی‌حجاب
	به چه دلیل عدم رعایت حجاب در انظار عمومی گناه کبیره است؟

	مجازات قانونی بی‌حجابی
	چه مجازات قانونی، در برابر بی‌حجابی وجود دارد و چرا؟

	برخورد با بی‌حجاب توسط پیامبر و امامان
	آیا گزارشی از سیرۀ پیامبر و ائمه، در برخورد با بی‌حجابی وجود دارد؟



	فصل هشتم: دین و سیاست
	رهبری و جلوگیری از فساد
	چرا رهبری، شخصا جلوی فسادهای مدیران کشوری را نمی‌گیرد؟
	سن بالای رهبری
	چرا یه پیرمرد 70 - 80 ساله رو نمی‌ذارند توی اداره کار کنه و یا حتی ضامن بشه؛ ولی یکی با اون سن رهبری می‌کنه؟

	عوض کردن رهبر
	چرا رهبر رو عوض نمی‌کنند؟

	اعتراضات
	چرا مردم حق اعتراض ندارند؟ چرا نمی‌توانند حرف دلشون رو بزنند؟

	گرانی و رهبری
	چرا رهبر و مراجع، به فکر مردم نیستند و درمورد گرانی، هیچ کاری نمی‌کنند؟

	امتیازات طلاب
	چرا جوانان ما درس بخونند و بیکار باشند، بعد طلبه‌ها برن تو بانک بنشینند؟

	مناسبت‌های ملی ـ مذهبی
	چرا در ایران روز پدر، مادر، زن یا حتی دختر، با توجه به شخصیت‌‌های اسلامی نامگذاری میشه؟ مگه ما کم اسطوره داشتیم، قهرمانانی مثل آرش و پوریای ولی و بزرگانی مثل سعدی، فردوسی، حافظ، مولانا، امیرکبیر و...، چرا هیچ روزی در تقویم به‌نام این‌ها نیست؟



	فصل نهم: عقب‌ماندگی جوامع اسلامی
	عقب‌ماندگی کشورهای اسلامی
	خشکسالی
	چرا در کشورهایی که مسلمان نیستند، این همه باران می‌بارد؛ ولی در کشور ما که مسلمان هستیم، خشکسالی وجود دارد؟

	فهرست منابع و مآخذ
	1. دوری از تفرقه و دوگانگی و تأکید بر اصول مشترک بنیادین



